
53

A R A N T Z A Z U : 
UNA VOLUNTAD 
INTERDISCIPLINAR.
DARÍO L. GAZAPO 
DE AGUILERA
 RA-311

“Se me aconseja que debo humanizar, pero a nadie se le 
ocurre advertirme qué debo espiritualizar y menos cómo debía 
hacer... Tengo que reflejar el alma por el tratamiento de los 
cuerpos materiales alterándolos por la fuerza cristiana del 
amor y la caridad”
Jorge Oteiza. “QuosqueTandem...”

Casi todas las historias acontecidas en torno a la 
reconstrucción del monasterio de Arantzazu participaron de 
unas circunstancias tan singulares que, de una forma u otra, 
colaboraron en formar la imagen casi mítica del conjunto. 
Este carácter, ambivalente entre lo sacro y lo profano, entre 
lo divino y lo humano, entre el silencio y el escándalo, se 
mantiene hasta después de casi cincuenta años de haber dado 
comienzo el proceso. Sería por tanto • excesivamente complejo 
el intentar abordar en este breve espacio las vicisitudes 
de toda índole acontecidas en todos los campos y temas que 
concurrieron en la construcción de Arantzazu, ya fuese en 
relación con la religión, ya con lo social o político, etc. 
Es más que probable que mucho de lo ocurrido no fuese más que 
producto de la casualidad. Incluso es indudable que muchos 
de los enfoques y lecturas que ahora podemos extraer, ya 
con cierta distancia, se deban a la capacidad imaginativa 
a la vez qué sintética, de otros magníficos narradores como 
Fullaondo, Pelay Orozco, Santiago Amón, el mismo Oteiza, o 
Isabel Monforte (2); que entre todos lograron - y es muy 
posible que bajo la influencia del mismo espíritu que dominó 
a los artistas- trasmitirnos con sus críticas, relatos e 
investigaciones, la tensión existente durante todo ese 
particular proceso.

Ahora intentamos 
centrarnos sobre 
los aspectos 
que interesan 
más al entorno 
a r t í s t i c o , 
aunque, como 
veremos a 
c o n t i n u a c i ó n , 
esos específicos 
acontecimientos 
e s t á n 
í n t i m a m e n t e 
ligados a toda 
la casuística 
anterior y 
particularmente 
a la acción 
arquitectónica.

A r a n t z a z u 
-además de 
reflejar un 
p r o f u n d o 
cambio en todo 

ARANTZAZU: 
AN INTERDISCIPLINARY DRIVE
Darío L. Gazapo de Aguilera 
RA-311

“I’m advised to humanize, but nobody thinks 
of warning me to spiritualize and much less 
to tell me how I should do it… I have to 
reflect the soul by treating the material 
bodies, altering them through the Christian 
power of love and charity”Jorge Oteiza, 
Quousque Tandem…

Almost every story happened around the 
reconstruction of the Arantzazu Monastery 
shared such singular circumstances that, 
one way or the other, they contributed into 
shaping the almost mythical image of the 
complex. The ambivalent character, between 
the sacred and the profane, the divine and the 
human, the silence and the scandal, is kept 
almost fifty years after having started the 
process. It would therefore be excessively 
complicated trying to tackle in this brief 
space the ups and downs of every nature 
occurred in all the fields and themes present 
in the construction of Arantzazu, whether it 
was related to religion, social, politics, 
etc. It’s more than probable that many of the 
events that took place were just a product of 
chance. It’s even unquestionable that many 
of the views and interpretations that we can 
now, with a certain distance, extract are due 
to the imaginative and synthetic capacity 
of other great narrators such as Fullaondo, 
Pelay Orozco, Santiago Amón, Oteiza himself 
or Isabel Monforte (2) — they were altogether 
able  —very likely under the influence of the 
same spirit that dominated the artists— to 
transmit us, with their critics, tales and 
researches, the existing tension throughout 
the entire particular process. 
For now, we’re trying to focus on the 
most interesting aspects for the artistic 
environment, although, as we’ll soon see, 
those specific events are profoundly linked 
to all the previous casuistic and especially 
to the architectural action.
Arantzazu —besides reflecting a deep change 
in everything related to the religious 
program and, as a consequence, to the way 
of perceiving and apprehending the cult and 
ecclesiastic rites— acquired a decisive 
dimension in the development of the 20th 
century religious art. As many other 
significant facts regarding the evolution of 
the modern art avant-gardes, it is inscribed 



54

in the so convulsive period of the 40s and 
50s, years marked by a particular generative 
and experimental intensity.
This tension was embodied in Arantzazu 
through the presence of a convulsive spirit, 
in need of renovation and rupture, which 
obviously reached out to the relationships 
and atmosphere in which the artists 
eventually took part in the complex, to the 
point of arising really unusual situations, 
both for the way in which they happened and 
for the intensity and brightness of the 
achieved strategic solutions. It’s almost 
impossible to figure out the causes that led 
to this conjunction of talents —Oiza, Laorga, 
Oteiza, Chillida, Lucio Muñoz, Eulate, etc.—
, somewhat so divergent. But the truth is 
that it’s undeniable that a common breath 
existed, a conciliating spirit between the 
different disciplines, of respect of the 
work of others, of experimentation and 
shared learning, of coexistence —according 
to Oteiza, of spiritual exercise inside a 
tunnel—, of collaboration, through which 
new ideas and perspectives are generated, 
achieving, among many other objectives, 
the most important one: creating a new 
and understandable architectural-artistic 
religious language. Going ahead with the 
collaboration, architecture and the other 
arts appeared, together formalising the 
spatial definition of the monastery as a 
whole. That is, in this particular case, it 
is inappropriate to say that architecture 
proposed spaces to be subsequently filled by 
the other disciplines. It would be fairer 
to explain that the meaning of the forms 
can’t be apprehended as a whole unless from 
an angle that definitively links the common 
project strategies both to architecture and 
to sculpture and the other arts: painting, 
glasswork, and even music. In this case, 
Oteiza’s work, both his sculpture and his 
applied theory, was used to definitively 
mark the architecture. For instance, it is 
clear that the composition of the façade 
reaches its highest expression if the 
wall contained between the two towers is 
interpreted, understood, as the absolute 
expression of the empty, quiet, receptive 
space, as the sculptor defines it. It’s also 
easy extrapolating Oteiza’s concept about 
the symbolic unity of the expanding energy, 
the menhir —emptied cylinder— beaten on its 
sides, to the image of the towers, mirroring 
each-other, both treated and ornamented with 
the diamond tips definitivelydissolving the 
limits of their shape.
The themes and processes extracted from the 
first drawings and plans by Oiza and Laorga, 
seem to suffer from a certain immediacy 
regarding the allegorical or metaphorical 
employed discourse: the allusion to the 
hawthorns as the starting idea for the 
tips in the façade, and other acceptations 
defining the form such as the robust, rough 
or masculine, are too weak when compared 
with the aesthetical tension subsequently 
developed by Jorge Oteiza. That is, a process 
of cession of content, of a posteriori 
meaning providing a dimension quite more 
wide and deep to architecture, could even 
be hinted.
From that moment, this architecture reflects 
a cultural, reflexive, aesthetic and even 
social tension, definitely and forever 
involuting the image of Arantzazu as a place 
of pilgrimage, both religious and artistic.
As almost everything in Arantzazu, it’s 
extremely difficult defining the authorship 
of certain ideas or perspectives, so it’s 
preferable thinking of or imagining a synergy 
of actions in a combination of wills, ideas 
and creativity. From every perspective, 
there was a will to reconcile, to achieve 
new codes, a series of formal signs that 
materialise in a new language. And that the 
religious-aesthetical language was linked to 
the religious-artistic-cultural feeling of 
the Basque people — a language, an art, an 
aesthetic which, associated to an idea of 
aesthetical and religious renovation, could 
define a medium, a path for the spiritual 
salvation and emotional expression for the 
man, opening up to the transcendent and 
ever-lasting.
In other sense, the new language would establish 
other times for perception and apprehension, 
other measures, other references that would 
allow it to differentiate, to achieve an 

lo concerniente al programa religioso y en consecuencia 
a la forma de percibir, de aprehender el culto y ritos 
eclesiásticos- adquirió una dimensión decisiva en el 
desarrollo del arte religioso del siglo XX. Como otros 
tantos hechos significativos en relación con la evolución de 
la vanguardia del arte moderno, se inscribe en el período 
tan convulsivo de los 40 y 50, signados por una particular 
intensidad generativa y experimental.

Esta tensión se concretó en Arantzazu mediante la presencia 
de un espíritu compulsivo, necesario de renovación y 
ruptura, que naturalmente se extendió a las relaciones 
y el ambiente en que los artistas fueron interviniendo en 
el conjunto, hasta el punto de provocarse situaciones 
verdaderamente insólitas, tanto por la forma de producirse, 
como por la intensidad y brillantez de las soluciones 
estéticas conseguidas. Es casi imposible descifrar las 
causas por las que se produjo esa conjunción de talentos - 
Oiza, Laorga, Oteiza, Chillida, Lucio Muñoz, Eulate, etc.-, 
en cierto sentido tan divergentes. Pero, lo cierto, es que 
es innegable que existió una respiración común, un espíritu 
de conciliación entre las diversas disciplinas, de respeto 
a lo ajeno, de experimentación y aprendizaje compartido, 
de convivencia -según Oteiza, de ejercicio espiritual en 
un túnel-, de colaboración, a través del que se generaron 
nuevas ideas y perspectivas, consiguiendo entre otros muchos 
objetivos el más primordial: lograr un nuevo y comprensible 
lenguaje arquitectónico-artístico religioso.
Continuando en esa colaboración, la arquitectura y las otras 
artes aparecieron formalizando conjuntamente la definición 
espacial de la totalidad del monasterio. Es decir, en este 
caso singular, resulta impropio decir que la arquitectura 
propusiera espacios para ser llenados posteriormente por las 
otras disciplinas. Sería más justo exponer que el significado 
de las formas no resultaría aprehensible en su totalidad 
sino desde una angulación que vincula definitivamente las 
estrategias proyectuales comunes tanto a la arquitectura 
como a la escultura y a las otras artes: la pintura, la 
vidriería, incluso la música, etc. En este caso, el trabajo 
de Oteiza, tanto su escultura como su teoría aplicada, 
sirvió para signar de manera definitiva la arquitectura. Por 
ejemplo, es claro que la composición de la fachada alcanza 
su máxima expresión si el paramento contenido entre las dos 
torres se interpreta, se entiende, como la expresión absoluta 
del espacio vacío, callado, receptivo, tal como lo define el 
escultor. Así como tampoco es difícil traspolar el concepto 
de Oteiza, sobre la unidad simbólica de la energía en 
expansión, ese menhir-cilindro vaciado-comido por los lados- 
a la imagen de las torres, una como el espejo de la otra, 
ambas tratadas, ornamentadas con las puntas de diamante que 
disuelven definitivamente los 
límites de su forma.

Los temas y procesos 
extraídos de los primeros 
dibujos y planos de Oiza y 
Laorga, parecen adolecer de 
cierta inmediatez en tanto 
al discurso alegórico o 
metafórico utilizado: la 
alusión a los espinos como 
idea de partida para las 
puntas de la fachada - u 
otras acepciones para definir 
la forma, como lo robusto, 
lo agreste, lo masculino- 
resultan demasiado 
débiles en comparación 
con la tensión estética 
desarrollada posteriormente 
por Jorge Oteiza. Es decir, 
podría llegar a insinuarse 



55

un proceso de cesión de 
contenido, de significado 
“a posteriori”, que aporta 
una dimensión bastante más 
extensa y profunda a la 
arquitectura. 

Esta arquitectura se hace 
reflejo a partir de ese 
momento de una tensión 
cultural, reflexiva, 
estética, incluso 
social, que involuciona 
definitivamente y para 
siempre la imagen de 
Arantzazu como lugar de 
peregrinación, tanto 
religiosa como artística.

Como casi todo en Arantzazu 
es extremadamente difícil 
definir la autoría de 
ciertas ideas, o enfoques, 
por lo que es preferible 
pensar o imaginar una 
sinergia de acciones, 
en una combinatoria 
de voluntades, de 
pensamientos, de 
creatividad. Desde todas 
las disciplinas, existió 
una voluntad de conciliar, 
de lograr unos nuevos 
códigos, unas señales, 
unos signos formales 
que estableciesen en 
nuevo lenguaje. Y que 
ese lenguaje estético-
religioso se vinculase 
al sentir religioso-
artístico-cultural del 
pueblo vasco, un lenguaje, 

un arte, una plástica que, asociados a una idea de renovación 
estética y religiosa, llegase a poder definir un medio, un 
itinerario de salvación espiritual y expresión emocional para 
el hombre, abriéndose a lo trascendente y eterno.

En otro sentido, ese nuevo lenguaje establecería otros 
tiempos de percepción, de aprehensión, otras medidas, otras 
referencias que le permitirían diferenciarse, lograr una 
identidad propia, contextualizándose definitivamente en un 
tiempo y en un lugar, significándose como la expresión moderna 
de la arquitectura religiosa. Es muy posible que no llegasen 
a existir unos acuerdos, unos códigos formales comunes; 
pero es indudable que se consiguió un estilo común, un 
estilo basado en la conducta, en la conciencia de libertad, 
que provocaba que la sinceridad, tanto de la concepción 
estructural, del uso de la materia como del ejercicio del 
oficio para tratarla, para formalizarla, fuera la base de 
todo ese conglomerado artístico. Son materiales presentados 
en su digna rudeza original, en su natural expresividad, 
sin ningún tipo de camuflaje, en búsqueda de lo esencial, 
omitiendo detalles y accidentes, huyendo de la acumulación, 
revelando una vez más lo esencial, potenciando la economía 
y la sobriedad; revelando el proceso creativo, dejando las 
huellas, los gestos de esos convulsivos momentos, en la 
materia cruda. Y eso, ocurriendo simultáneamente en todas 
las disciplinas artísticas, desde la forma específicamente 
arquitectónica, pasando por el gesto escultural hasta 
terminar en lo primario del uso de los colores por la 
pintura, estableciendo en último caso un pulso entre el 
acontecimiento artístico y el acontecimiento natural.

own identity, contextualising in a time 
and a place, taking a stance as the modern 
expression of the religious architecture. 
Very likely, a series of agreements and 
common formal codes never really existed, 
but undoubtedly a common style was achieved, 
based in the conduct, in the awareness of 
freedom, which placed sincerity —of the 
structural conception, the use of matter 
and the exercise of the profession to treat 
it— at the base of the entire artistic 
conglomerate. Materials are presented in 
their decent original roughness, in their 
natural expressivity, without any kind of 
camouflage, searching for the essential, 
omitting details and accidents, avoiding 
accumulation, revealing once again the 
essential, promoting economy and sobriety; 
revealing the creative process, leaving the 
traces, the marks of the convulsive moments 
in the raw matter. All this, simultaneously 
happened in every artistic discipline, from 
the purely architectural form, including the 
sculptural shapes, until the primary use 
of colour in painting, establishing in the 
latter a showdown between the artistic event 
and the natural event.
The achieved order, the interior arrangement 
that assumes all the aesthetical value, 
revolved around an abstract sensibility, 
providing a renewed and experimental 
dimension, aimed at the same time at achieving 
a coherent formal whole, which, although 
it could be described as architecturally 
eclectic and sculpturally semi-figurative, 
reached its highest dimension in the 
abstract, decontextualized and concave 
approach of the search for the space, for the 
empty as an absolute term: in a conceptual 
regression at the beginning, towards the 
essential, the primitive, the silence, the 
perpetual echo… towards the resonance of a 
sound, of a twinkle, indefinitely reflected on 
the multiple facets of Oiza’s towers.
The emptiness must be the subject of a new 
plastic thinking before the ending of the 
legacy of a provisional system. The gap must 
constitute the transit from a traditional 
mass-statue to the energy-statue of the 
future. In all orders, today the solution of 
a thing is outside itself.  Jorge Oteiza (3).
The architectural work is defined by its 
quantity of emptiness, in which the only 
ornament is the trajectory, the spatial 
directrix and in which the programme, 
as the materialisation of the spatial 
relations possible to establish between 
the inhabitants, is the protagonist, when 
contemplating new alternatives to the 



56

1.- Oteiza, Jorge: Quosquetandem.... 
Ensayo de interpretación estética del 
alma vasca. San Sebastián.
 2.- La realización de este artículo 
ha tenido como pauta lo descrito en 
el magnífico y documentado estudio de 
Isabel Monforte, titulado Arantzazu, 
arquitectura para una vanguardia.
3.- Oteiza, Jorge: Informe sobre mi 
escultura. Cablagada. Buenos Aires 1947 
4.- Santiago Amón describió de forma 
extraordinaria todo el proceso, tanto 
en sus artículos como en la narración 
de vídeos y conferencias.
5.- Zevi, Bruno: Saber ver la 
arquitectura. Ed. Poseidon. Barcelona, 
1976
6.- Monforte, Isabel: Arantzazu. Ed. 
Gipuzkoako Foru Aldundia. 1994. Pág. 
107
7.- Oteiza, Jorge: Quosquetandem... 
Ensayo de interpretación estética del 
alma vasca. San Sebastián.

traditional localisation of the sacred 
places: the altar, the baptismal font, the 
penance, the sacraments and even the way of 
accessing and behaving in them. The rite has 
changed and, as a consequence, the shape 
of the space that hosts it. It’s an empty 
interior space, with its own scale, with an 
order formed by a superposition of contents, 
of spatial abundance, reflected both in the 
architectural rhythms and proportions and 
in the artistic compositions of the mural 
work by Lucio Muñoz. All this is ultimately 
linked in a narrative of different tones 
and progressive nuances of light, defined by 
the sensibility of Fray Javier Álvarez de 
Eulate, providing to the space the dynamic 
nature typical of the modern church. Light 
is the meanthrough which the space is 
interiorly sculpted, chiselling, as Oteiza, 
a crystalline reverse with a coarse exposed 
face, or subjecting, as Chillida, the iron’s 
skin to a thermic transformation until 
crystallising sacred forms, making up all 
together the new iconographic repertoire.
The intensity of the event logically implied 
that the gestation period of the definitive 
image was, at least, polemic, conflictive and 
excessively drawn out over time. The aim 
was —under the appearance of traditional and 
conservative ideas, both in the form and in 
the artistic-religious sense— to achieve a 
profound revolution that started from the 
perspective of a multi-disciplinarity until 
then never proposed with such efficiency. 
Too many years, too many complaints and 
halts, too many reactions to this form 
of cooperation that even today is still 
questioned, regarding its capability to get 
or define the specific of each discipline or 
art form… All the things that happened would 
be remembered around Oteiza’s statuary, the 
architectural theme between Oiza and Laorga 
as well as the diverse competitions for 
the apse, etc. The origin and reason for 
the irruptions-prohibitions is not —or it 
was not— relevant, whether it was from the 
church or from culture, or even from within 
the artistic group working in Arantzazu… 
The concrete fact is that a reaction that 
showed the fear of certain collectives to 
lose domains or territories traditionally 
achieved appeared. 
The only privilege of architecture over the 
rest of arts is not sheltering a comfortable 
gap and surrounding it with defences, but 
building an interior world where space and 
light are measured according to the laws 
of a geometry, a mechanics and an optic 
necessarily implicit in the natural order, 
but in which nature doesn’t take place… (5).
But as Oteiza said, the project was urgent, 
necessary and legitimate, and thanks to what 

El orden conseguido, la organización 
interior que asume todo el valor 
estético, giró en torno a una 
sensibilidad abstracta, aportando una 
dimensión renovada y experimental, 
dirigida a su vez a lograr un conjunto 
formal coherente, que aunque podría 
definirse como arquitectónicamente 
ecléctico y escultóricamente 
semifigurativo, sin embargo alcanzaba 
su mayor dimensión en ese enfoque 
abstracto, descontextualizado, 
cóncavo, de la búsqueda del espacio, 
del vacío, como término absoluto; 
en una regresión conceptual al 
principio, a lo esencial, a lo 
primigenio, al silencio, al eco 
perpetuo... a la resonancia de un 
sonido, de un brillo, infinitamente 
reflejado en las múltiples facetas de 
las torres de Oiza.

El vacío ha de ser objeto de un nuevo razonar plástico al 
concluirse la herencia de un sistema provisional. El 
hueco deberá constituir el tránsito de una estatua -masa 
tradicional a la estatua- energía del futuro. En todos los 
órdenes, hoy la solución de una cosa está fuera de sí misma 
Jorge Oteiza. (3)

La obra arquitectónica queda definida por su cantidad de 
vacío, donde el único ornato es la trayectoria, la directriz 
espacial, y donde el programa, como materialización de las 
relaciones espaciales factibles de establecer entre los 
habitantes, se hace protagonista, al plantearse nuevas 
alternativas a la localización tradicional de los lugares 
sagrados: el altar, la pila bautismal, la penitencia, los 
sacramentos, e incluso en la forma de acceder y comportarse 
en los mismos. El rito ha variado y en consecuencia la forma 
del espacio que los acoge. Es un espacio interior vacío, con 
escala propia, con un orden integrado por una superposición 
de contenidos, de abundancia espacial, reflejada tanto 
en los ritmos y proporciones arquitectónicas como en las 
composiciones artísticas de la obra mural de Lucio Muñoz. 
Todo, en definitiva, enlazado en una narrativa de diferentes 
tonalidades y progresivos matices de luz, definidos por la 
sensibilidad de Fray Javier Álvarez de Eulate, que aportan 
al espacio el carácter dinámico propio de la iglesia moderna. 
La luz es el medio con el que se talla interiormente el 
espacio, cincelando como Oteiza un envés cristalino de una 
faz expuesta rugosa, o sometiendo -como Chillida- la piel 
del hierro a una transformación térmica hasta cristalizar 
formas sagradas, formando entre todos el novedoso repertorio 
iconográfico.

La intensidad del hecho conllevó lógicamente que el período de 
generación, de gestación, de la imagen definitiva fuese, cuando menos, 
polémico, conflictivo y excesivamente dilatado en el tiempo. Se trataba 
de - bajo las apariencias de unas ideas tradicionales y conservadoras, 
tanto en la forma como en el sentido religioso-artístico- ir consiguiendo 
una revolución tan profunda que comenzaba desde la perspectiva de una 
multidisciplinariedad nunca hasta entonces planteada con esa eficacia. 
Demasiados años, demasiadas protestas y suspensiones, demasiadas 
reacciones a esa forma de colaborar, que aún hoy continúa resultando 
discutida, en cuanto poder conseguir o definir lo específico de cada 
disciplina o de cada arte...; se recordaría todo lo acontecido en torno a 
la estatutaria de Oteiza, lo referente al tema arquitectónico entre Oiza 
y Laorga, así como a los diversos concursos para ábside, etcétera. El 
origen y motivo de las irrupciones-prohibiciones no es, o fue, relevante, 
ya fuese desde la iglesia o desde la cultura, o incluso desde el interior 
del núcleo artístico que trabajaba Arantzazu ... el hecho concreto es 
que se manifestó una reacción que demostraba en último caso los temores 
de ciertos colectivos a perder territorios o dominios tradicionalmente 



57

conseguidos ....

El único privilegio de la arquitectura sobre las otras artes 
no es resguardar un hueco cómodo y rodearlo de defensas, sino 
construir un mundo interior donde el espacio y la luz se 
miden según las leyes de una geometría, una mecánica y una 
óptica necesariamente implícitas en el orden natural, pero 
donde la naturaleza no interviene... (5)

Pero como dijo Oteiza, el proyecto era urgente, necesario 
y legítimo, y por la fuerza de lo que significó y continúa 
significando Arantzazu consiguió verse concluido. El mito 
Arantzazu se consolidaba en una de las experiencias más 
compulsivas, a la vez que decisivas del arte moderno. 
Adelantándose a su tiempo, y al nuestro, al comenzar a 
manejar ideas tales como la necesidad contextual, el 
sentimiento de precariedad, la irregularidad de la duda o la 
definición espacial a través de la ausencia, y en definitiva 
interpretar el arte como un ámbito -como un espacio de la 
mirada- que permite percibir lo otro, lo natural de la acción 
arquitectónica.

Esta experiencia, según explicaba el escultor, propuso 
restablecer la dignidad plástica del templo cristiano, 
conjugando estrechamente los elementos que conforman el 
espacio religioso: Arquitectura, Escultura y Pintura... 
Por ello trabajamos íntimamente compenetrados en espíritu 
arquitectos, pintores y escultor, instalados en la sombra de 

la basílica y asesorados por los religiosos franciscanos del santuario, 
para que cada detalle sea parte orgánica, viva y digna de su todo, que 
es un templo. Queremos que cada fragmento sea una predicación plástica 
de nuestra fe y que el conjunto sea un poema de la teología católica y 
mariana. (6)

 Por todo es posible pensar Arantzazu como un lugar común, como un origen 
común de partida, como un acontecimiento único ¿irrepetible?, ... fecundo, 
inconcluso, experimental, como un pulso titánico entre acontecimientos de 
diversa índole, que hace de esa característica, de esa ambivalencia, de 
esa diversidad de significados, de esa multiplicidad de relaciones entre 
las artes, su valencia más sugerente y amplia.

Si un espacio religioso pretende servir a la reflexión, al recogimiento, 
pero también a la exaltación de la fe, en Arantzazu consiguieron todos 
esos artistas una temperatura creativa tal, que el lugar asumió toda la 
energía derivada de esa concentración generativa, interdisciplinar. Toda 
sugerencia, cualquiera extraída de tal conjunción, siempre significará un 
indicio para reflejarse en la capacidad creativa del hombre a través de 
Dios… Lugar de comunión, de reunión, de oración..., de expresión viva del 
sentimiento religioso...

Arantzazu meant and still means, it could be 
completed. The myth of Arantzazu consolidated 
into one of the most compulsive but at the 
same time decisive experiences of the modern 
art. Ahead of its time, and of ours, starting 
to handle ideas such as the contextual 
need, the feeling of precariousness, 
the irregularity of doubt or the spatial 
definition through absence and, in short, to 
interpret art as a sphere —as a space of the 
look— that allows perceiving the otherness, 
the naturalness of the architectural action. 
This experience, according to the sculptor, 
proposed reestablising the plastic dignity 
of the Christian temple, combining the 
elements that make up the religious space: 
Architecture, Sculpture and Painting… 
For this reason, architects, painters and 
sculptors work closely together in spirit, 
installed in the shadows of the basilica and 
taking advice from the Franciscan priests 
of the sanctuary, so as to turn each detail 
into an organic, alive and appropriate part 
of its whole, which is a temple. We want 
each fragment to be a plastic predication of 
our faith and the whole to be a poem of the 
catholic and Marian theology (6).
For all these reasons, Arantzazu can be 
conceived as a common place, as a common 
starting point, as a unique and unrepeatable? 
event… fertile, unfinished and experimental, 
as a titanic showdown between very varied 
events, which turns this feature, this 
ambivalence, this diversity of meaning, this 
multiplicity of relationships between arts 
into its most suggestive and wide value.
If a religious space aims at being a place 
for reflection, for seclusion, but also for 
the exaltation of the faith, in Arantzazu 
all the artists achieved such a creative 
temperature, that the place absorbed all the 
energy derived from the interdisciplinary 
generative concentration. Every suggestion 
that is extracted from such conjunction will 
always mean a sign to reflect in the man’s 
creative ability through God… A place for 
communion, for meeting, for praying… a place 
for the lively expression of the religious 
feeling…
“The most urgent objective of art today is 
contributing to the metaphysical recovery of 
man through the treatment of its spatial 
sensibility” Jorge Oteiza (7).


