NOTAS DE FILOSOFIA

P. Alfonso Lépez Quintés.

E/dé@ Q@I& uia @'/5:7;/7& @ 4;(5-) -
Pota er1te5oe @f% ot b et oty N E s ok

Sy S maﬁ}lﬁ/y anla5%s opezetions’
Hazirme ;?714 Harse. m".@f;zmbﬁ/.

Kt i s colrntedl
/.fmm.«.:f:/cz/ mﬁ%-ﬂ% Ae_ .

/aﬂz?/é :

EL SECRETO DEL ESCORIAL

Si se necesitase una palmaria demostracién de
como a la base de las grandes creaciones artis-
ticas se halla todo un mundo soterrado, pero efi-
ciente de pensamiento, bastaria leer las densas
paginas del Discurso de la Figura Cubica de Juan
de Herrera, arquitecto y aposentador mayor, del
rey don Felipe Il. Pues aunque parezca paradé-
jico, en este “Tratado del Cuerpo Cubico, escrito
conforme a los principios y opiniones del Arte
de Raimundo Lulio”, vibra la misma emocién que
inspiré la construccién de esa obra paradigmaéti-
camente serena y equilibrada que es El Real Mo-
nasterio del Escorial. ;Cémo es posible que un
arquitecto que dej6 a la posteridad un estilo de
una pureza y transparencia clasicas se adhiera a
una doctrina esotérica velada por mil resonancias
cabalisticas? Para la obra cumbre de su maestro
Lulio, El Arte Magna, con la que se ha ensafiado
la Critica de todos los tiempos, tiene el fundador
del Herrerianismo las expresiones méas laudato-
rias.

Es, pues, no sélo una tarea de benemérita eru-
dicién histérica, sino un presupuesto para una
recta y cabal comprensién artistica de nuestra

méxima realizacién arquitecténica, leer entre li-
neas esta orientacién herreriana que la Editorial
Plutarco sacé a luz el afio 1935, utilizando dos
manuscritos de la Biblioteca del Escorial.

Estudiada esta obra a la debida distancia de
perspectiva se observa en ella un deseo profun-
do, casi apasionado, en el fondo innegablemente
religioso, de armonia, de sobriedad plena, de
plenitud acordada y dindmica. El autor se afirma
en una visién religiosa del Cosmos, como algo
perfecto en que "nada falta ni sobra”, y un equi-
librio interno dinamico de cualidades confiere
a cada ser el reposo que implica la perdura-
cién (1). Por eso acude a la figura cibica, que

(1) El autor vuelve una y otra vez sobre la idea de la ple-
nitud correspondiente a cada ser natural. Acerca de la impor-
tancia decisiva del concepto de plenitud relativa en orden a
entender la obra luliana y por tanto el sentido Gltimo del tra-
bajo que aqui comento, da testimonio el siguiente pérrafo:
“Entra en cada cosa la plenitud segin su natura, porque no
podemos decir que haya vacuidad de entender en la piedra,
porque la obra intelectual no toca a la naturaleza de piedra,
sino sola la de elemental, y por eso es necesario, para no
pedir en las cosas més ni menos de lo que su grado y capa-
cidad natural admite, tener muy en la memoria la graduacién
de los subietos que pone Raimundo y el conoscimiento de lo
que en cada uno de ellos advierte en la Arte Magna, porque
sin ellos no se puede saber bajar al particular y conoscer
la grandeza de la Arte luliana.” (pig. 48).

51



vista en un aspecto dindmico genético es modelo
sin par de la riqueza de relaciones y significa-
ciones que encierra el principio ternario de com-
posicién.

"Asi como esta figura cibica tiene pleni-
tud de todas las dimensiones que son en
natura con igualdad, asi en todas las cosas
que tienen ser y de que podremos tratar, de-
bemos considerar la plenitud de su ser y de
su obrar, y porque el ser de la cosa estd y
le hemos de considerar con la plenitud que
le conviene para su ser natural, por el con-
siguiente le hemos de considerar con su
obrar natural y con la plenitud que le con-
viene para su obrar natural, porque por
cualquier cosa que de éstas le faltase de la
plenitud de su ser o de su obrar, se podria
decir que habia vacuidad en él de su ser o
de su obrar, o de ambos juntamente; como
se podria también decir lo mismo del cuerpo

cubico cuando le faltase alguna de las tres

dimensiones, longitudinal, latitudinal y pro-
funditudinal con igualdad, sin las cuales el
tal cuerpo clbico no tiene ni puede tener
ser de figura cibica.”

El cubo se engendra segin dos operaciones
fundamentales, “una de la linea en cuanto pro-
duce a la superficie, y otra de la superficie y li-
nea juntamente en cuanto como un solo princi-
pio producen el cuerpo”. De donde concluye el
autor que en el cubo “hay plenitud cibica de di-
mensiones esenciales (2), plenitud y cumplimien-
to total de diferencias plenitudinales, sin falta ni
sobra, y totalidad de mixtiones y perficcio-
nes” (3).

De aqui se eleva Herrera a un plano estricta-
mente filoséfico, y formula una ley general, apli-
cando la relacién ternal a todo proceso genera-
tivo.

“De la cual doctrina se infiere, que siem-
pre se ha de considerar un tridngulo de ple-
nitud en el ser y obrar de natural, y en to-
das las cosas, como se ha hecho en el cubo,
dando uno que es agente a ofro que es agi-
ble y otro que es juntamente agente y agi-
ble." (pag. 26).

"Y de aqui adelante se procurara probar
cdmo en todos las cosas estd el cubo, en lo
natural como natural, en lo moral como mo-
ral, y.-en lo natural y moral como en natural
y moral, y que estd otrosi, en cada uno de
los 9 principios absolutos y relatos de Rai-

(2) Cf. p. 40. Véanse las pégs. 5 a 26.
(3) Cf. p. 26.

52

mundo y otros cualquier principios que fue-
ra de éstos se pudieren dar, y bien entendi-
do y penetrado como se debe, se veran las
grandes maravillas que en si encierra el Arte
luliana, tan amada de unos y aborrecida de
otros porque la ignoran, y para esto pon-
dremos primero algunos articulos necesa-
rios, claros y por si conoscidos de todos los
que usaren de razén.” (pégs. 26-27).

El autor formula trece articulos cuya explica-
cién constituird el objeto fundamental de la obra.
Sin entrar en detalles técnicos que no vienen al
caso; lo que aqui conviene destacar es la con-
dicién dialéctica de los elementos que intervienen
en el proceso generativo del cubo, es decir, la
necesidad en que se hallan de desarrollar al mé-
ximo sus posibilidades de mutua interaccién, sin
perder no obstante sus cualidades caracteristicas,
en orden a lograr la plenitud que exige el ser de
cada cosa natural, para que “todo lo que es ten-
ga ser cumplido segun el grado de su natural.”
(pag. 27).

Estamos, pues, ante una doctrina de integra-
cién, una visién holista del Cosmos, cuyos fené-
menos de interaccidon explica con simbolos geo-
métricos.

“La plenitud en las cosas (que es opuesta
a la vacuidad) quiere que se hinchen y abra-
cen los extremos de ser y de obrar en todas
las cosas, y este principio es per se nofo,
porque de negallo se seguird destruiccidon
total de toda la harmonia y correspondencia
plenitudinal de toda la naturaleza; y de que
haya este principio no sélo se sigue incon-
veniente alguno mas total harmonia en todo
lo que es, lo que cualquier entendimiento
concertado puede desear y no lo contrario,
porque harmonfa dice orden y concierto, y
plenitud dice totalidad.” (pags. 46-47).

De ahi que sea la categoria de finalidad el
“universal principio del Arte luliana, primitivo,
verdadero y necesario” (4), por cuanto la tensién
a un fin implica per-feccién, es decir, armonia y
plenitud.

"... Nunca habemos de dexar la plenitud
por cerrar, pues sabemos que nunca dos li-
neas cierran superficie siendo derechas, y
por eso no pueden ser instrumento de har-
monia perfecta.” (pag. 49).

De esta conjuncién mutua de plenitud y armo-
nia se deriva la perfeccion de cada ser, y este
cumplimiento es causa de infinito y misterioso re-
poso, o en castellano antiguo—todavia ligado a la

(4) Cf p. 39.



placenta latina—, requie. No se trata, por tanto,
en modo alguno de una serenidad estatica y mue-
lle, sino dindmica y esforzada, como fruto que es
del orden mantenido a través del riesgo de la al-
teracién.

Lo cual explica el interés renovado del autor
por hacer ver la necesidad de evitar “la vacuidad
en las cosas de la natura”, desarrollando todas las
formas de interrelacién posibles y necesarias a
cada ser, seglin su condicién. Después de des-
cribir todas las diferentes formas posibles de
operacién, agrega: “En la cual plenitud consiste la
verdadera noticia del Arte luliana y sin ella es in-
inteligible” (5). Poniendo esta frase en relacién
con la del prélogo (6) en que califica a la figura
clbica de "raiz 'y fundamento de la dicha Arte
luliana”, se comprende el largo alcance de estos
péarrafos decisivos:

“... La plenitud total de la mixtién y ope-
racién consisten en estar todos cubicamente
llenos de todos y empapados y mixtionados
todos con todos, y entonces sera elemento
cuando cada principio de los de Raimundo
con su ser y obrar, como un nimero cubo,
estuviere mixtionado con todos como cubo
elementado de tal especie elemental” (7).

“... Lo que resultard de esta multiplica-
cibn de unos (elementos) con otfros necesa-
riamente ha de ser cubo, porque de una
perfeccién obrando con ofras perfecciones
no puede nascer sino perfeccién en otro
tercero numero, en el cual estén juntas to-
das las dichas perfecciones” (8).

Muy expresivamente exhorta Herrera al lec-
tor a ejercitarse en “cubicar los principios sustan-
ciales y accidentales en si y entre si” (9), es de-
cir, en lenguaje actual, a leer los fenébmenos de
expresién y a sorprender los procesos de cons-
titucién que se dan en la naturaleza, conforme a
los cuales un elemento obrando sobre otro da
lugar a un ser dotado de profunda unidad.

"

... Y asi queda claro cébmo habiendo
esencia y relacién, que por otro nombre se
llama ser y obrar, forzosamente ha de haber
el supuesto o subieto el cual podemos lla-
mar el cubo en cada grado de naturaleza
segin su modo.”

Para hacer visibles los grandes principios me-
tafisicos acude el autor a la genética interna de

(5) Ct p. 5.

(6) Cf. p. 3.

(7) Cf. p. 53. El subrayado es mio.
(8) Cf p. 54.

(9) Ibid.

la figura cibica. Pero no sélo por la razén di-
déctica de facilitar el buen entendimiento de tan
sutiles cuestiones, sino para desvelar de ese mo-
do el misterio de las cosas, que tiene un lugar
privilegiado de revelacién, segin toda la tradi-
cion de ascendencia pitagérica, en el mundo del
numero y la figura.

Es interesante confrontar esta intencién de ple-
nitud con las modernas corrientes dialécticas, ins-
piradas mas bien en el estudio genético de los
fenémenos vitales. La “teoria del contrasie” (Ge-
gensatzlehre) de R. Guardini, por ejemplo, dis-
fingue varias series de “contrastes” o categorias
fundamentales contrastados, y establece entre
ellos toda clase de relaciones y cruces, con ob-
jeto de lograr una actitud de plenitud y equili-
brio (10). Desde el punto de vista geométrico,
Herrera ve la perfeccion de cada ser en la capa-
cidad de sus elementos de reaccionar todos con
todos, potenciando de ese modo prodigiosamen-
te su vitalidad y riqueza inferna.

Si se lee esta disertacion herreriana sobre el
trasfondo imaginativo del Escorial, se viene inevi-
tablemente a la memoria la famosa frase de
Goethe acerca de la musica de Bach, aparente-
mente monodtona y matematica: “Al oir estas com-
posiciones me parece contemplar el movimiento
interno del magma originario del que surgié el
Cosmos”. Un anélogo efecto ritmico se obtiene al
leer sin impaciencia parrafos como el siguiente:

“La total y universal mixtién de estos cua-
tro elementos se hace cuando todo el cua-
drado susodicho de las particulares mixtio-
nes se volvera a mezclar y a obrar junta-
mente con la B, que es el fuego, y con la A,
que es el aire, y con la D, que es el agua, y
con la C, que es la tierra. La cual universal
mixtién entonces allegard a la plenitud total
de hacer elementado clbico, cuando todas
juntamente las particulares mixtiones y la
universal hubieren mezcléddose de tal mane-
ra que todas las parciales, vueltas a combinar
con la B, pasen con ella juntamente y se
mezclen con la A, y luego asi mezcladas
con B y A, pasen a la D, y asi también
mezcladas con BAD se vuelvan a mezclar
con la C, porque entonces no solamente
esta un principio en otro, y uno en muchos
y uno en todos y todos en todos, en una
o muchas maneras, mas estdn todos en todos
en todas maneras, y asi sélo en este grado
Ultimo esta hecha la plenitud de las mixtio-
nes y operaciones, universal y particular, y
sélo en esta Ultima estd cumplido el elemen-

(10) Cf. Der Gegensatz. Varsuch einer Philosophie des Le-
bending Konkreten. Mattias Griinewald Verlag, Mainz, 1950.

53



to hecho de los cuatro elementos plenitudi-
nalmente.” (pégs. 58-59).

Esta emocién que produce la armonia y la ple-
nitud del universo es la que explica la devota ad-
miracién del autor por el Arte luliana, dirigida
principalmente a destacar “la penetracién y ple-
nitud cGbica” (11). La perfeccién para Herrera ra-
dica en la unidad de lo diverso, lo cualitativamen-
te irreductible. De ahi que la tarea primordial del
hombre, entendimiento finito y por tanto discur-
sivo, sea lograr a través de perspectivas parcia-

les, una visién lo méas arménica posible del Uni-
verso (12).

"Y asi, aunque el entendimiento conosce
que, segin su modo de entender, hay mix-
tiones y operaciones de uno con uno y de
uno con muchos, y de uno con todos, cada
uno por si (digo con todos los principios de
que tiene necesidad cada cosa en su grado
para ser lo que es), con todo eso levanta-
do el entendimiento a considerar que su
modo de entender no puede ser tan per-
fecto como el modo y ser de las cosas, halla
que estas sucesiones que él consideraba, son
inferiores al modo de ser, y afligese el
entendimiento y volviendo en si dice que
falta ofro grado mayor que todos estos, el
cual juntamente con los deméas es obrado
por la naturaleza en un mismo instente,
cuando da ser a una cosa, el cual grado lla-
ma el entendimiento abstraide de todos, jun-
tamente con todos, en todos y por todos, la
cual mixtibn y operacién necesariamente es
la perfecta y plenitudinal, porque no tiene
falta ni sobra.” (pag. 77).

Esta concepcion jerarquica y holista del Cosmos
por fuerza ha de ejercer el mas poderoso influjo
en el Arte, que segun el antiguo sentir, debe imi-
tar a la Naturaleza. De ahi por qué en la pluma
del arquitecto del Escorial, adquiere tan denso
relieve la correlacién que establece entre las ca-
tegorias de concordancia, reposo, igualdad y per-
feccién.

"En la mayor concordancia hay mayor re-
poso, donde hay mayor reposo hay mas
igualdad, donde hay mas igualdad hay ma-
yor perfeccién, porque hay mayor concor-
dancia de todas las perfecciones en una,
donde hay mas perfeccién hay menos faltas
y sobras, luego donde hubiere totalidad de
de unién, habra totalidad de perfeccién, y

(11) Cf. p. &0.
(12) Cf. p. 77.

54

cuanto en més perfecto modo, serd mas per-
fectamente.”

“La igualdad de la concordancia de todos

los principios en todos y por todos es la
cumbre de la plenitud” (13).

De aqui se deriva el prestigio de la relacién
ternaria (en lenguaje de Lulio: el tivo, bile y
are (14), que es “el vestigio mayor de la Santi-
sima Trinidad en las criaturas” (pag. 83), y el
principio estructural de todas las cosas creadas,
debido a su composicién cUbica.

Por eso se esfuerza el autor en mostrar el tri-
no desdobladamente interno de todo ser. Des-
pués de aplicar dicho esquema (principio acti-
vo, pasivo y unién de ambos (15) a los cuatro
elementos primarios de la Ciencia de su época
(tierra, fuego, aire, agua) alude expresamente
al compuesto humano, enlazando en seguida con
un ejemplo geométrico, y la aplicacién inmediata
del mismo a la compésicion interna del fuego.
Esta brusca transicién, que desconcierta al lector
actual, habituado por una secular tradicion cien-
tifica, a procedimientos metodolégicamente asép-
ticos, es la mayor confirmacién de la interpreta-
cién aqui sostenida, segin la cual el fin del
autor es revelar su intuicién del caracter unitario,
por via de composicidén ternaria, de todos los se-
res del universo (16). Léase a esta luz el si-
guiente parrafo:

“... El homificarse, en Raimundo, es el
acto del ser interiormente hombre, o, por
mejor decir, es el acto de ser humano, el
cual acto de ser humano es la unién o co-
nexién, o adjuntamiento, de la alma racio-
nal, que es su forma esencial, con el cuer-
po humano, y asi el acto que constituye al
hombre, es el que procede de la unién y
operacion del alma con el cuerpo, sin el
cual acto de unién y operacion, nunca el em-
brién pudiera ser cuerpo humano. Y asi, si
el dicho cuadrado L M N O, obrare con la li-
nea L N, procederd en acto cumplido el cubo
LM N O P QR, y asi consta que la super-
ficie L M N O se caus6é de la operacion de
la linea L N en si mesma, y porque todas
las partes de la linea L N, que son los prin-

(13) Cf. p. 78-79.

(14) El tivo es principio active, el bile pasivo, y el are la
operacién y unién de ambos. Herrera ejemplifica esto amplia-
mente a base del proceso generativo de la figura cibica.
Cf. pags. 41-83.

(15) Por eso habla con frecuencia, por ejemplo, del “cu-
bo de fuego”, con sus tres elementos: ignitivo, ignificable,
ignificare. Cf. p. 84.

(16) Emn la péagina 69 advierte el autor expresamente que
su fin no consiste en dar noticia de todas las combinaciones
que escribe Lulio en su Arte, sino sélo en "ensefar la pene-
tracién cibica.”



cipios de Raimundo en este exemplo, son
principios del fuego, y la linea con sus prin-
cipios es agente y forma del fuego, y la su-
perficie es agible o materia del fuego, y la
conexién y operacién de ambos es el agere
© acto de ser del fuego; de ahi nasce que en
la linea estuvieron sélo los tivos, y en la su-
perficie los biles y tivos, y en la operacién de
ambos los ares del fuego, de todos los cuales
tivos de la bondad y grandeza y duracién de
fuego procedié la forma del fuego y de los
biles de la bondad grandeza duracién del fue-
go procedié la materia del fuego y de los
ares de la bondad, grandeza y duracién pro-
cedié el are Unico del fuego, y asi hay igni-
tivo, ignificable e ignificare en el cubo del
fuego de su esencia y natura”. (pags. 84-85).

La intuicién de Herrera, inspirado en Lulio, con-
siste en advertir el halo de resonancias que orla
a los conceptos si son tomados en toda su ple-
nitud. De la fecundidad de esta visién para las

Ciencias antropolégicas y morales da idea el si-
guiente parrafo:

“Dan, pues, en estas mixtiones los unos
principios a los otros sus cualidades, porque
a la bondad engrandece la grandeza, y hace
durar la duracién, y poder la potestad, y la
da saber a la sabiduria, y la da querer la
voluntad, y la virtud le da virtud, y le da
verdad la verdad, y le da descanso la gloria,
y le da distincién la diferencia, y concordia
la concordancia, y enemistad y discordia la
contrariedad, y le da prioridad el principio,
y mediania el medio, y ultimidad el fin y
més la mayoridad, y ajustamiento la igual-
dad, y menos la minoridad. Todas las cuales
cualidades que tienen la bondad de los ofros
principios fueron dadas de ellos y rescibi-
das de ella para tener mayor cumplimiento
en si, porque sin todas estas virtudes y pro-
piedades, la bondad fuera muy simple y

muy indtil a la naturaleza criada.” (pags 69-
70).

Seria de gran interés confrontar estas intui-
ciones expuestas en un ropaje de tosco academi-
cismo escolastico, con las ideas de la Antropolo-
gia actual acerca de la movilidad interna de los
conceptos, de las cualidades adherentes, de la
relacién de constitucién existente entre los ele-
mentos que integran los seres naturalmente ex-
presivos, como el compuesto humano o una obra
de arte, etc. (17). Este estudio pondria en claro
que por encima de toda la artificiosidad y rigidez

(17) Véase, por ejemplo, H. E. Hengstenberg: Philosophis-
che Antrhopologie. Kohlhammer Verlag. Stuttgart.

de los esquemas de este modo de pensamiento
campea un poder intuitivo muy digno de respe-
to y atencién, por cuanto de él se derivan un pu-
fiado de principios metodolégicos (18), que echa-
mos muy de menos en ciertos tratados modernos
muy arropados de prestigio merced a su pre-
sunto caracter cientifico.

De ahi que la atencién del lector actual se sien-
ta menos atraida hacia la labor de detalle que rea-
liza el auter, deduciendo por ejemplo, de la re-
lacién cibica las nueve categorias del Arte, (péa-
ginas 87-104), que al espiritu de integracién que
lo impulsa a perseguir la plenitud de las signifi-
caciones. Si observa por ejemplo la existencia de
una forma determinada de tiempo no se con-
cede reposo hasta haber hallado todas las restan-
tes, pues de lo contrario, segin sus propias pala-
bras, "no hubiera plenitud de diferencia de du-
raciones.” (19).

Esta breve disertacion herreriana, de lenguaje
reposado y noble, colmado y bien medido (20)
nos ofrece la clave para adivinar el ritmo interno
que alentaba en el creador del Escorial. Al repo-
so o a fravés de la armonia ganada dindmicamen-
te en clima de plenitud: he aqui el manifiesto
espiritual de Herrera. Y j;puede haber mejor
férmula para descifrar el eterno hechizo de una
obra aparentemente estética y fria?

De la lectura de este trabajo queda definitiva-
mente claro que la creacién del Escorial no res-
ponde a un mero sentimiento artistico ciego, si-
no a una voluntad reflexiva y altamente conscien-
te de integracién y armonia, algo tan dinamico
como es la generacién interna de la figura geo-
métrica que encierra en su seno la plenitud de
dimensiones y correlaciones. El Escorial es fruto
de una visién filoséfica del Cosmos equilibrada e
integral, y por tanto especificamente hispanica.

(18) Me refiero, por ejemplo, a la unidad de simplicidad
y composicién, que resalta en toda la obra, y de modo sin-
gular en el siguiente pérrafo:

"...Y asi el subjeto, que es el cubo, abraza todas las
extremidades de las calidades, total y parcialmente, sin
falta ni sobra, siendo en él los principios simples en
composicién sin perder su simplicidad, la cual es funda-
mento de la composicién, y sin ella no pudiera la compo-
sicién ser en ningdn modo; luego si hay simple y hay
compuesto, necesariamente ha de haber el conjunto de
ambos sin confusién para que haya plenitud de todas
las diferencias de cualidades. etc”.

En una época que confunde incomprensiblemente la pureza
con el despojo, y la simplicidad con la elementalidad, esta ac-
titud intelectual de Herrera constituye una leccién de ejem-
plar equilibrio.

(19) Cf. p. 100. Véase en pégs. 102-103 un resumen
apretado de toda la teorfa de integracién desarrollada a lo
largo de la obra. "De todo lo cual consta cémo por la plenitud
cibica se descubre la necesidad que hay en naturaleza de
todos los predicamentos de Aristételes y de los demds prin-
cipios de Raimundo, que ha sido el fin principal para que
habemos traido toda la doctrina del cubo...”

(20) Recuérdense, por ejemplo, las frases en que define
a la sabiduria como una “firme fuerza aprehensiva de la
verdad” y la gloria como aquello por lo que "las cosas tie-
nen reposo, requie y delectacién, la cual corresponde a la
grandeza, que por otro nombre se llama plenitud” (p. 31).

55



	1963_056_08-081
	1963_056_08-082
	1963_056_08-083
	1963_056_08-084
	1963_056_08-085

