
NOTAS DE FILOSOFIA 
P. Alfonso L6pez Qulntás. 

J;;fa¡fp. 'Jk'7iii:,1A,-~~ rpd5n~· 
Sf111,, enún,/n ?f:y~f;:;; . .ú ;;;qJ!l, _n~ 

.5YAH ~~t/JJtKJ-3' /tJm~ ~ ~nr. 
:JI 4ZÚ,U ~ ,,, ,!/ ,nk.,Ú ~¡;_,,.,,%$/. 
M ¿C .,?'~"~Mz~.e:r~~.J/a.., 

&'m4h~ .1mfJá.J).,.,17:¿y1 ~-

./u~y'./J-

EL SECRETO DEL ESCORIAL 

Si se necesitase una palmaria demostraci6n de 
c6mo a la base de las grandes creaciones artís­
ticas se halla todo un mundo soterrado, pero efi­
ciente de pensamiento, bastaría leer las densas 
páginas del Discurso de la Figura Cúbica de Juan 
de Herrera, arquitecto y aposentador mayor, del 
rey don Felipe 11. Pues aunque parezca parad6-
jico, en este "Tratado del Cuerpo Cúbico, escrito 
conforme a los principios y opiniones del Arte 
de Raimundo Lulio", vibra la misma emoci6n que 
inspiró la construcci6n de esa obra paradigmáti­
camente serena y equilibrada que es El Real Mo­
nasterio del Escorial. ¿Cómo es posible que un 
arquitecto que dejó a la posteridad un estilo de 
una pureza y transparencia clásicas se adhiera a 
una doctrina esotérica velada por mil resonancias 
cabalísticas? Para la obra cumbre de su maestro 
Lulio, El Arte Magna, con la que se ha ensañado 
la Crítica de todos los tiempos, tiene el fundador 
del Herrerianismo las expresiones más laudato­
rias. 

Es, pues, no s61o una tarea de benemérita eru­
dición histórica, sino un presupuesto para una 
recta y cabal comprensión artística de nuestra 

max1ma realización arquitect6nica, leer e ntre lí­
neas esta orientación herreriana que la Editorial 
Plutarco sacó a luz el año 1935, utilizando dos 
manuscritos de la Biblioteca del Escorial. 

Estudiada esta obra a la debida distancia de 
perspectiva se observa en ella un deseo profun­
do, casi apasionado, en el fondo innegablemente 
religioso, de armonía, de sobriedad plena, de 
plenitud acordada y dinámica. El autor se afirma 
en una visión religiosa del Cosmos, como algo 
perfecto en que "nada falta ni sobra", y un equi­
librio interno dinámico de cualidades confiere 
a cada ser el reposo que implica la perdura­
ción ( 1 ) . Por eso acude a la figura cúbica, que 

( 1) El autor vuelve una y otra vez sobre la idea de la ple­
nitud correspondiente a cada ser natural. Acerca de la impor· 
tancia decisiva del concepto de plenitud relativa en orden 11 

entender la obra luliana y por tanto el sentido último del t ra­
bajo que aquí comento, da testimonio el siguiente párrafo: 
"Entra en cada cosa la plenitud según su natura, porque no 
podemos decir que haya vacuidad de entender en la piedra, 
porque la obra intelectual no toca a la naturaleza de piedra, 
sino sola la de elemental, y por eso es necesario, para no 
pedir en las cosas más ni menos de lo que su grado y capa· 
cidad natural admite, tener muy en la memoria la graduación 
de los subietos que pone Raimundo y el conoscimiento de lo 
que en cada uno de ellos advierte en la Arte Magna, porque 
sin ellos no se puede saber bajar al particular y conoscer 
la grandeza de la Arte luliana.n (pág. 48). 

51 



vista en un aspecto dinámico genético es modelo 
sin par de la riqueza de relaciones y significa­
ciones que encierra el principio ternario de com­
posición. 

"Así como esta figura cúbica tiene pleni­
tud de todas las dimensiones que son en 
natura con igualdad, así en todas las cosas 
que tienen ser y de que podremos tratar, de­
bemos considerar la plenitud de su ser y de 
su obrar, y porque el ser de la cosa está y 
le hemos de considerar con la plenitud que 
le conviene para su ser natural, por el con­
siguiente le hemos de considerar con su 
obrar natural y con la plenitud que le con­
viene para su obrar natural, porque por 
cualquier cosa que de éstas le faltase de la 
plenitud de su ser o de su obrar, se podría 
decir que había vacuidad en él de su ser o 
de su obrar, o de ambos juntamente; como 
se podría también decir lo mismo del cuerpo 
cúbico cuando le faltase alguna de las tres 
dimensiones, longitudinal, latitudinal y pro­
funditudinal con igualdad, sin las cuales el 
tal cuerpo cúbico no tiene ni puede tener 
ser de figura cúbica." 

El cubo se engendra según dos operaciones 
fundamentales, "una de la línea en cuanto pro­
duce a la superficie, y otra de la superficie y lí­
nea juntamente en cuanto como un solo princi­
pio producen el cuerpo". De donde concluye el 
autor que en el cubo "hay plenitud cúbica de di­
mensiones esenciales (2), plenitud y cumplimien­
to total de diferencias plenitudinales, sin falta ni 
sobra, y totalidad de mixtiones y perficcio­
nes" (3). 

De aquí se eleva Herrera a un plano estricta­
mente filosófico, y formula una ley general, apli­
cando la relación terna) a todo proceso genera­
tivo. 

"De la cual doctrina se infiere, que siem­
pre se ha de considerar un triángulo de ple­
nitud en el ser y obrar de natural, y en to­
das las cosas, como se ha hecho en el cubo, 
dando uno que es agente a otro que es agi­
ble y otro que es juntamente agente y agi­
ble." (pág. 26). 

"Y de aquí adelante se procurará probar 
cómo en todos las cosas está el cubo, en lo 
natural como natural, en lo moral como mo­
ral, y en lo natural y moral como en natural 
y moral, y que está otrosí, en cada uno de 
los 9 principios absolutos y relatos de Raí-

(2) Cf. p. 40. Vianse las p,gs. 5 • 26. 
(3) Cf. p. 26. 

52 

mundo y otros cualquier principios que fue­
ra de éstos se pudieren dar, y bien entendi­
do y penetrado como se debe, se verán las 
grandes maravillas que en sí encierra el Arte 
luliana, tan amada de unos y aborrecida de 
otros porque la ignoran, y para esto pon­
dremos primero algunos artículos necesa­
rios, claros y por sí conoscidos de todos los 
que usaren de razón ." (págs. 26-27). 

El autor formula trece artículos cuya explica­
ción constituirá el objeto fundamental de la obra. 
Sin entrar en detalles técnicos que no vienen al 
caso; lo que aquí conviene destacar es la con­
dición dialéctica de los elementos que intervienen 
en el proceso generativo del cubo, es decir, la 
necesidad en que se hallan de desarrollar al má­
ximo sus posibilidades de mutua interacción, sin 
perder no obstante sus cualidades características, 
en orden a lograr la plenitud que exige e l ser de 
cada cosa natural, para que "todo lo que es ten­
ga ser cumplido según el grado de su natural." 
(pág. 27) . 

Estamos, pues, ante una doctrina de integra­
ción, una visión holista del Cosmos, cuyos fenó­
menos de interacción explica con símbolos geo­
métricos. 

"La plenitud en las cosas ( que es opuesta 
a la vacuidad) quiere que se hinchen y abra­
cen los extremos de ser y de obrar en todas 
las cosas, y este principio es per se noto, 
porque de negallo se seguirá destruicción 
total de toda la harmonía y correspondencia 
plenitudinal de toda la naturaleza; y de que 
haya este principio no sólo se sigue incon­
veniente alguno más total harmonía en todo 
lo que es, lo que cualquier entendimiento 
concertado puede desear y no lo contrario, 
porque harmonía dice orden y concierto, y 
plenitud dice totalidad." (págs. 46-47). 

De ahí que sea la categoría de finalidad el 
"universal principio del Arte luliana, primitivo, 
verdadero y necesario" (4), por cuanto la tensión 
a un fin implica per-fección, es deci r, armonía y 
plenitud. 

Nunca habemos de dexar la plenitud 
por cerrar, pues sabemos que nunca dos lí­
neas cierran superficie s iendo derechas, y 
por eso no pueden ser instrumento de har­
monía perfecta." (pág. 49). 

De esta conjunción mutua de plenitud y armo­
nía se deriva la perfección de cada ser, y este 
cumplimiento es causa de infinito y misterioso re­
poso, o en castellano antiguo--todavía ligado a la 

(4) Cf. p. 39. 



placenta latina- , requie. No se trata, por tanto, 
en modo alguno de una serenidad estática y mue­
lle, sino dinámica y esforzada, como fruto que es 
del orden mantenido a través del riesgo de la al­
teración. 

Lo cual explica el interés renovado del autor 
por hacer ver la necesidad de evitar "la vacuidad 
en las cosas de la natura", desarrollando todas las 
formas de interrelación posibles y necesarias a 
cada ser, según su condición. Después de des­
cribir todas las diferentes formas posibles de 
operación, agrega: "En la cual plenitud consiste la 
verdadera noticia del Arte luliana y sin ella es in­
intelig ible" (5) . Poniendo esta frase en relación 
con la del prólogo (6) en que califica a la figura 
cúbica de "raíz ·y fundamento de la dicha Arte 
luliana", se comprende el largo alcance de estos 
párrafos decisivos: 

" . •. La plenitud total de la mixtión y ope­
ración consisten en estar todos cúbicamente 
llenos de todos y empapados y mixtionados 
todos con todos, y entonces será elemento 
cuando cada principio de los de Raimundo 
con su ser y obrar, como un número cubo, 
estuviere mixtionado con todos como cubo 
elementado de tal especie elemental" (7) . 

" .. . Lo que resultará de esta multiplica­
ción de unos (elementos) con otros necesa­
riamente ha de ser cubo, porque de una 
perfección obrando con otras perfecciones 
no puede nascer s ino perfección en otro 
tercero número, en el cual estén juntas to­
das las dichas perfecciones" (8). 

Muy expresivamente exhorta Herrera al lec­
tor a ejercitarse en "cubicar los principios sustan­
ciales y accidentales en sí y entre sí" (9), es de­
cir, en lenguaje actual, a leer los fenómenos de 
expresión y a sorprender los procesos de cons­
titución que se dan en la naturaleza, conforme a 
los cuales un elemento obrando sobre otro da 
lugar a un ser dotado de profunda unidad. 

". . . Y así queda claro cómo habiendo 
esencia y relación, que por otro nombre se 
llama ser y obrar, forzosamente ha de haber 
el supuesto o subieto el cual podemos lla­
mar el cubo en cada grado de naturaleza 
según su modo." 

Para hacer visibles los grandes pnnc1p1os me­
tafísicos acude el autor a la genética interna de 

(5) Cf. p. 51. 
(6) Cf. p. 3 . 
(7 ) Cf. p. 53. El subrayado es mío. 
( 8) Cf. p. 54. 
(9) lb!d. 

la figura cúbica. Pero no sólo por la raz6n di­
dáctica de facilitar el buen entendimiento de tan 
sutiles cuestiones, sino para desvelar de ese mo­
do el misterio de las cosas, que tiene un lugar 
privilegiado de revelación, según toda la tradi­
ción de ascendencia pitagórica, en el mundo del 
número y la figura. 

Es interesante confrontar esta intención de ple­
nitud con las modernas corrientes dialécticas, ins­
piradas más bien en el estudio genético de los 
fenómenos vitales. La "teoría del contraste" ( Ge­
gensatzlehre) de R. Guardini, por ejemplo, dis­
tingue varias series de "contrastes" o categorías 
fundamenta les contrastados, y establece entre 
ellos toda clase de relaciones y cruces, con ob­
jeto de lograr una actitud de plenitud y equili­
brio ( 10). Desde el punto de vista geométrico, 
Herrera ve la perfección de cada ser en la capa­
cidad de sus e lementos de reaccionar todos con 
todos, potenciando de ese modo prodigiosamen­
te su vitalidad y riqueza interna. 

Si se lee esta disertación herreriana sobre el 
trasfondo imaginativo del Escorial, se viene inevi­
tablemente a la memoria la famosa frase de 
Goethe acerca de la música de Bach, aparente­
mente monótona y matemática: "Al oír estas com­
posiciones me parece contemplar el movimiento 
interno del magma orig inario del que surgió el 
Cosmos". Un análogo efecto rítmico se obtiene al 
leer sin impaciencia párrafos como el siguiente: 

"La total y universal mixtión de estos cua­
tro e lementos se hace cuando todo el cua­
drado susodicho de las particulares mixtio­
nes se volverá a mezclar y a obrar junta­
mente con la B, que es el fuego, y con la A, 
que es el ai re, y con la D, que es el agua, y 
con la C, que es la t ierra. La cual universal 
mixtión entonces allegará a la plenitud total 
de hacer e lementado cúbico, cuando todas 
juntamente las particulares mixtiones y la 
universal hubieren mezcládose de tal mane­
ra que todas las parciales, vueltas a combinar 
con la B, pasen con ella juntamente y se 
mezclen con la A, y luego así mezcladas 
con B y A, pasen a la D, y así también 
mezcladas con BAD se vuelvan a mezclar 
con la C, porque entonces no solamente 
está un principio en otro, y uno en muchos 
y uno en todos y todos en todos, en una 
o muchas maneras, mas están todos en todos 

en todas maneras, y así sólo en este grado 
último está hecha la plenitud de las mixtio­
nes y operaciones, universal y particular, y 
sólo en esta última está cumplido el elemen-

(10) Cf. Der Gegensatz. Versuch einer Philosophie des Le­
bending Konkreten. Mattias Grünewald Verlag, Mainz, 1950. 

53 



to hecho de los cuatro elementos plenitudi­
nalmente." (págs. 58-59). 

Esta emoción que produce la armonía y la ple­
nitud del universo es la que explica la devota ad­
miración del autor por el Arte luliana, dirigida 
principalmente a destacar "la penetración y ple­
nitud cúbica" ( 11 ). La perfección para Herrera ra­
dica en la unidad de lo diverso, lo cualitativamen­
te irreductible. De ahí que la tarea primordial del 
hombre, entendimiento finito y por tanto discur­
sivo, sea lograr a través de perspectivas parcia­
les, una visión lo más armónica posible del Uni­
verso ( 12). 

"Y así, aunque el entendimiento conosce 
que, según su modo de entender, hay mix­
tiones y operaciones de uno con uno y de 
uno con muchos, y de uno con todos, cada 
uno por sí (digo con todos los principios de 
que tiene necesidad cada cosa en su grado 
para ser lo que es), con todo eso levanta­
do el entendimiento a considerar que su 
modo de entender no puede ser tan per­
fecto como el modo y ser de las cosas, halla 
que estas sucesiones que él consideraba, son 
inferiores al modo de ser, y aflígese el 
entendimiento y volviendo en sí dice que 
falta otro grado mayor que todos estos, el 
cual juntamente con los demás es obrado 
por la naturaleza en un mismo instc.nte, 
cuando da ser a una cosa, el cual grado lla­
ma el entendimiento abstraído de todos, jun­
tamente con todos, en todos y por todos, la 
cual mixtión y operación necesariamente es 
la perfecta y plenitudinal, porque no tiene 
falta ni sobra." (pág. 77). 

Esta concepción jerárquica y holista del Cosmos 
por fuerza ha de ejercer el más poderoso influjo 
en el Arte, que según el antiguo sentir, debe imi­
tar a la Naturaleza. De ahí por qué en la pluma 
del arquitecto del Escorial, adquiere tan denso 
relieve la correlación que establece entre las ca­
tegorías de concordancia, reposo, igualdad y per­
fección. 

"En la mayor concordancia hay mayor re­
poso, donde hay mayor reposo hay más 
igualdad, donde hay más igualdad hay ma­
yor perfección, porque hay mayor concor­
dancia de todas las perfecciones en una, 
donde hay más perfección hay menos faltas 
y sobras, luego donde hubiere totalidad de 
de unión, habrá totalidad de perfección, y 

{11) Cf. p. 60. 
{12) Cf. p. 77. 

54 

cuanto en más perfecto modo, será más per­
fectamente." 

"La igualdad de la concordancia de todos 
los principios en todos y por todos es la 
cumbre de la plenitud" ( 13 ). 

De aquí se deriva el prestigio de la relación 
ternaria (en lenguaje de Lu lio: el tivo, bile y 
are (14), que es "el vestigio mayor de la Santí­
sima Trinidad en las criaturas" (pág. 83), y el 
principio estructural de todas las cosas creadas, 
debido a su composición cúbica. 

Por eso se esfuerza el autor en mostrar el tri­
no desdobladamente interno de todo ser. Des­
pués de aplicar dicho esquema (principio acti­
vo, pasivo y unión de ambos ( 15) a los cuatro 
elementos primarios de la Ciencia de su época 
(tierra, fuego, aire, agua) alude expresamente 
al compuesto humano, enlazando en seguida con 
un ejemplo geométrico, y la aplicación inmediata 
del mismo a la composición interna del fuego. 
Esta brusca transición, que desconcierta al lector 
actual , habituado por una secular tradición cien­
tífica, a procedimientos metodológicamente asép­
ticos, es la mayor confirmación de la interpreta­
ción aquí sostenida, según la cual el fin del 
autor es revelar su intuición del carácter unitario, 
por vía de composición ternaria, de todos los se­
res del universo (16). Léase a esta luz el si­
guiente párrafo: 

" ... El homificarse, en Raimundo, es el 
acto del ser interiormente hombre, o, por 
mejor decir, es el acto de ser humano, el 
cual acto de ser humano es la unión o co­
nexión, o adjuntamiento, de la alma racio­
nal, que es su forma esencial, con el cuer­
po humano, y así e l acto que constituye al 
hombre, es el que procede de la unión y 
operación del alma con el cuerpo, sin el 
cual acto de unión y operación, nunca el em­
brión pudiera ser cuerpo humano. Y así, si 
el dicho cuadrado L M N O, obrare con la lí­
nea L N, procederá en acto cumplido el cubo 
L M N O P Q R, y así consta que la super­
ficie L M N O se causó de la operación de 
la línea L N en sí mesma, y porque todas 
las partes de la línea L N, que son los prin-

( 13) Cf. p . 78-79. 
( 14) El tivo es principio activo, el bile pasivo, y el are la 

operación y unión de ambos. Herrera ejemplifica esto amplia­
mente a base del proceso generativo de la figura cúbica. 
Cf. págs. 1:11-83. 

( 15) Por eso habla con frecuencia, por ejemplo, del "cu­
bo de fuego", con sus tres elementos: ignitivo, ignificab/e, 
ignificare. Cf. p. 84. 

( 16) Ett la página 69 advierte el autor expresamente que 
su fin ne> consiste en dar noticia de todas las combinaciones 
que escribe lulio en su Arte, sino sólo en "enseñar la pene­
tración cúbica." 



cipios de Raimundo en este e xemplo, son 
principios del fuego, y la línea con sus prin­
cipios es agente y forma del fuego, y la su­
perficie es agible o materia del fuego, y la 
conexión y operación de ambos es el agere 
o acto de ser del fuego; de ahí nasce que en 
la línea estuvieron sólo los tivos, y en la su­
perficie los bifes y tivos, y en la operación de 
ambos los ares del fuego, de todos los cuales 
tivos de la bondad y grandeza y duración de 
fuego procedió la forma del fuego y de los 
bifes de la bondad grandeza duración del fue­
go procedió la materia del fuego y de los 
ares de la bondad, grandeza y duración pro­
cedió el are único del fuego, y así hay igni­
tivo, igniftcable e igniftcare en el cubo del 
fuego de su esencia y natura". (págs. 84-85). 

La intuición de Herrera, inspirado en Lulio, con­
siste en advertir el halo de resonancias que orla 
a los conceptos si son tomados en toda su ple­
nitud. De la fecundidad de esta visión para las 
Ciencias antropológicas y morales da idea el si­
guiente párrafo: 

"Dan, pues, en estas mixtiones los unos 
principios a los otros sus cualidades, porque 
a la bondad engrandece la grandeza, y hace 
durar la duración, y poder la potestad, y la 
da saber a la sabiduría, y la da querer la 
voluntad, y la virtud le da virtud, y le da 
verdad la verdad, y le da descanso la gloria, 
y le da distinción la diferencia, y concordia 
la concordancia, y enemistad y discordia fa 
contrariedad, y le da prioridad el principio, 
y medianía el medio, y ultimidad el fin y 
más la mayoridad, y ajustamiento la igual­
dad, y menos la minoridad. Todas las cuales 
cualidades que tienen la bondad de los otros 
principios fueron dadas de ellos y rescibi­
das de ella para tener mayor cumplimiento 
en sí, porque sin todas estas virtudes y pro­
piedades, la bondad fuera muy simple y 
muy inútil a la naturaleza criada." ( págs 69-
70 ). 

Sería de gran interés confrontar estas intui­
ciones expuestas en un ropaje de tosco academi­
cismo escolástico, con las ideas de la Antropolo­
gía actual acerca de la movilidad interna de los 
conceptos, de las cualidades adherentes, de la 
relación de constitución existente entre los ele­
mentos que integran los seres naturalmente ex­
presivos, como ·el compuesto humano o una obra 
de arte, etc. ( 17). Este estudio pondría en claro 
que por encima de toda la artificiosidad y rigidez 

( 17) Véase, por ejemplo, H. E. Hengstenberg: Phi/osophis­
che Antrhopo/ogie. Kohlhammer Verlag. Stuttgart. 

de los esquemas de este modo de pensamiento 
campea un poder intuitivo muy digno de respe­
to y atención, por cuanto de él se derivan un pu­
ñado de principios metodológicos ( 18), que echa­
mos muy de menos en ciertos tratados modernos 
muy arropados de prestigio merced a su pre­
sunto carácter científico. 

De ahí que la atención del lector actual se sien­
ta menos atraída hacia la labor de detalle que rea­
liza el autor, deduciendo por ejemplo, de la re­
lación cúbica las nueve categorías del Arte, (pá­
ginas 87-104), que al espíritu de integración que 
lo impulsa a perseguir la plenitud de las signifi­
caciones. Si observa por e jemplo la existencia de 
una forma determinada de tiempo no se con­
cede reposo hasta haber hallado todas /as restan­
tes, pues de lo contrario, según sus propias pala­
bras, "no hubiera plenitud de diferencia de du­
raciones." ( 19). 

Esta breve disertación herreriana, de lenguaje 
reposado y noble, colmado y bien medido (20) 
nos ofrece la clave para adivinar el ritmo interno 
que alentaba en el creador del Escorial. Al repo­
so o a través de /a armonía ganada dinámicamen­
te en clima de plenitud: he aquí el manifiesto 
espiritual de Herrera. Y ¿puede haber mejor 
fórmula para descifrar el eterno hechizo de una 
obra aparentemente estática y fría? 

De la lectura de este trabajo queda definitiva­
mente claro que la creación del Escorial no res­
ponde a un mero sentimiento artístico ciego, si­
no a una voluntad reflexiva y altamente conscien­
te de integración y armonía, algo tan dinámico 
como es fa generación interna de la figura geo­
métrica que encierra en su seno la plenitud de 
dimensiones y correlaciones. El Escorial es fruto 
de una visión filosófica del Cosmos equilibrada e 
integra/, y por tanto específicamente hispánica. 

( 18) Me refiero, por e jemplo, a la unidad de simplicidad 
y composición, que resalta en toda la obra, y de modo sin­
gular en el siguiente párrafo: 

" ... Y así el subjeto, que es el cubo, abraza todas las 
extremidades de las calidades, total y parcialmente, sin 
falta ni sobra, siendo en él los principios simples en 
composición sin perder su simplicidad, la cual es funda­
mento de la composición, y sin ella no pudiera la compo­
sición ser en ningún modo; luego si hay simple Y hay 
compuesto, necesariamente ha de haber el conjunto de 
ambos sin confusión para que haya plenitud de todas 
las diferencias de cualidades. etc" . 

En una época que confunde incomprensiblemente la pureza 
con el despojo, y la simplicidad con la elementalidad, esta ac­
t itud intelectual de Herrera constituye una lección de ejem­
plar equilibrio. 

(19) Cf. p. 100. Véase en págs. 102-103 un resumen 
apretado de toda la teorla de integración desarrollada a lo 
largo de la obra. "De todo lo cual consta cómo por la plenitud 
cúbica se descubre la necesidad que hay en naturaleza de 
todos los predicamentos de Aristóteles y de los demás prin­
cipios de Raimundo, que ha sido el fin principal para que 
habemos traído toda la doctrina del cubo .•. " 

(20) Recuérdense, por ejemplo, las frases en que define 
a la sabiduría como una "firme fuerza aprehensiva de la 
verdad" y la gloria como aquello por lo que "las cosas tie­
nen reposo, req uie y delectación, la cual corresponde a la 
grandeza, que por otro nombre se llama plenitud" (p. 31 ). 

55 


	1963_056_08-081
	1963_056_08-082
	1963_056_08-083
	1963_056_08-084
	1963_056_08-085

