La filosofia como noticia

De hecho, vemos que no sin asombro de muchos
estd viniendo a ser la Filosofia eso que los periodistas
llaman “noticia”. En el espacio de una semana acaban
de aparecer en péginas destacadas de un gran diario
dos comentarios a sendas obras de reciente publica-
cién, que hablan de Arte desde una perspectiva rigu-
rosamente filoséfica. Este es, a mi ver, un fenémeno de
largo alcance, que conviene destacar. Porque no se trata
de una mera evasion de los filésofos de su tradicional
torre de marfil y menos de un afan divulgador deca-
dentista, sino, a la inversa, de una ascensién de la
cultura a la Filosofia. Y esto, lejos de indicar una actitud
epigonal, delata un impetu de creacién y de juventud
que a poco que se esfuercen las generaciones jovenes
puede darnos muchos dias de gloria.

A fuerza de exiremar las cosas, lo mismo en Ciencia
que en Arte se ha llegado a un punto en que todo
parece vacilar, los conceptos se reblandecen y acabamos
todos por no saber a qué atenernos. Basta abrir las re-
vistas y hojear los Oltimos libros sobre Arte. “El Arte
Moderno—se dice—es la manifestacién suprema de la
capacidad expresiva del hombre.” "El Arte Moderno es

satanico, pues significa un desacato contra el orden de
la Creacién.” ¢Podrad alguien guardar el equilibrio en
este torbellino de frases apasionadas, minadas de equi-
vocos y conceptos borrosos?

Nada extrafio que en las generaciones mas jovenes
empiece a cundir un cierto desencanto frente a un Arte
agresivamente frio y a una Técnica que el hombre ape-

nas puede ya dominar. De ahi su vuelta a la Filosofia.
Y digo vuelta porque la Historia nos revela que se trata
efectivamente de un retorno a la unidad perdida.

En el reciente libro de Gilson Pintura y realidad, que
acaba de ser traducido al castellano, se lee esta idea
sobrecogedora: “Después de un proceso victorioso de
liberacién, la pintura actual no sabe qué hacer con su
libertad. Y éste es su gran drama.”

No sélo la pintura, sino todo el Arte y la Ciencia en
sus mas diversas ramas, se debaten hoy con las aguas
desatadas de una libertad sin equilibrio, lograda a base
de Dios sabe qué ilicitos despojos. Con razbn vuelven
sus ojos hacia esa disciplina que se definié siempre
como “amor a la sabiduria”.

Pero esta sabiduria es buscada actualmente de un
modo especial en el estudio del hombre. Psicoanalistas,
fenomendlogos, existencialistas, personalistas, etc., no
hacen sino estudiar ese eterno desconocido que es el

ser humano. Pero se da el caso que estas doctrinas

hunden sus raices en la Ilamada teoria de la objetividad.
Cada una de ellas, cada autor incluso parte de una idea
diferente acerca de lo que significa ser objetivo. iEn
qué consiste la verdadera autenticidad del hombre?
;Cuéndo se puede decir, por ejemplo, que una obra
de arte es auténtica, objetiva, auténticamente humana?

Se comprende que haya insistido a lo largo de va-
rios meses en el analisis de conceptos cuya suerte fal
vez més de un lector juzgue ajena a la del quehacer
arquitecténico. Pero tanto mayor es mi interés en ad-
vertir hoy que no infento en esta seccién, titulada de
un modo intencionadamente impreciso, ofrecer al lector




diversas notas de actualidad, sino claves para aden-
trarse con éxito en el ambiguo, rico y desconcertante
pensamiento actual. La tarea no es facil, pero su inne-
gable fecundidad me instiga a poner el mayor empeno
en llevarla adelante. Pues, como decia Emerson, nada
se ha hecho sin entusiasmo.

Para concretar algo mas este punto de vista quisiera
recomendar al lector que, después de asimilar lo dicho
en los articulos anteriores acerca de lo que es la obje-
tividad verdadera, lea, pongo por caso, la defensa que
del Arte no figurativo acaba de hacer F. Pérez Gutié-
rrez a expensas del arte tradicional. Al conocer de cerca
los diversos sentidos de lo objetivo, podra leer la obra
entre lineas y percatarse de que la tesis en ella defen-
dida se ampara en una teoria de la intuicién y de la
expresion a la que el autor apenas si alude. Y uno
piensa que a estas alturas es ya hora de abordar los
problemas con radicalidad, sobre todo si se adopta una
actitud critica.

Si hoy se constituyd el Arte en “noticia”, ello indica
que apasiona, al comprometer muchos extremos que
definen el ser del hombre. Al poner en cuestion, por
ejemplo, el Arte figurativo se arroja sobre la figura hu-
mana, y en general sobre los llamados “medios obje-
tivos de expresion” una peligrosa sospecha de inauten-
ticidad. Y el hombre actual es lo suficientemente sensi-
ble para advertir el drama que aqui alienta. Si la figura
humana y en general todas las formas expresivas son
algo meramente sensible, que no remite a un sentido
ulterior y valioso, el Arte debe acudir a la expresién
abstracta. Pero ¢quién no ve aqui un despojo injusto
de las realidades mas nobles que hay en el Universo?

Lo grave es que desde Descartes se dibé en dividir el
mundo en dos zonas distintas: las cosas y los espiritus,
quedando sumidas en un abismo intermedio de incom-
prension las realidades que, como el cuerpo humano,
estdn a medio camino entre ambas, y son las que fun-
dan los fenédmenos expresivos. Por eso se da hoy afor-
tunadamente tanta importancia al estudio del cuerpo
humano y de la palabra, que son modos ambiguos de
ser, pero muy adecuados para hacernos ver que la rea-
lidad es méas compleja de lo que piensan esos simpli-
ficadores profesionales que suelen ser los tratadistas.

Nada extrafio que, frente al despojo violento que
hace de la realidad humana el colectivismo y el totalita-
rismo, centre G. Marcel la radiografia que hace del hom-
bre actual en el estudio de los diferentes grados y as-
pectos de la objetividad. El hombre no es reductible a
objeto, porque en el fondo es un misterio; un ser supe-
rior a lo mensurable, lo verificable por todos. El gran
pecado de nuestra época es haber pretendido reducirlo
todo a algo mensurable, por el halago que produce al
poder que de esto se deriva para los profesionales de
la violencia. “Hace doscientos cincuenta afios, incluso

hace cincuenta afios, el antisemita y el judio vivian en
el mismo mundo, se encontraban como un hombre se
encuentra con otfro. Pero el antisemita moderno no ve
al hombre, sino sélo sehales raciales, el indice cefélico,
la cabellera oscura, la nariz ganchuda... Y si no es
ganchuda, hace que lo sea. No ve un ser vivo, sino un
conglomerado abstracto que mide, rotula y cataloga.
Ahora el judio se queda reducido a una figura de
cera en una tienda, pero mientras el maniqui de sastre
estd envuelto en ropa, el maniqui racial esta cubierto
con nUmeros indices. La reduccién del hombre a nime-
ro muerto: esta es la Ultima degradacién. Si hay atre-
vimiento para confinar a los hombres en la estrechez
de unos cuantos nUmeros, no pasard mucho tiempo
antes que se le encierre en un campo de concentra-
cién” (3).

Los pensadores actuales se dividen en dos grandes
grupos: los que exaltan lo inobjetivo a expensas de lo
objetivo, es decir, lo inespacial-intemporal a expensas
de lo sensible, y los que, por razones inconfesadas,
exaltan lo objetivo para reducir lo inobjetivo a algo
irreal. Entre los primeros se cuentan los existencialistas,
como Jaspers, Heidegger, Marcel, y a los segundos
pertenecen, por ejemplo, J. P. Sartre y A. Camus. Nues-
tfro empefo actual es dar a ambos su valor, viendo
lo objetive no como ganga despreciable en que se es-
conde el contenido expresivo, lo inobjetivo, sino como
medio de expresién que se glorifica al estar al servicio
de una realidad que se ‘expresa a su través, como se
revela el sentido a través de una frase.

Asi, el antropélogo aleman H. E. Hengstenberg de-
fine al hombre como un ser “superobjetivo” capaz de
“objetividad”, lo cual equivale a decir con Pascal que
“el hombre se supera infinitamente a si mismo”. De
aqui arranca la labor de Guardini, el humanista italia-
no injertado en germano, que consumié su fecunda
existencia en mostrar al hombre hastiado de dos pos-
guerras que su ser es trascendencia, no mero culto a la
vida.

Todo lo que en el mundo tiene profundidad esta do-
tado de poder expresivo, remite a algo mas alla que lo
trasciende. Si tuviésemos una idea cabal de lo profundo,
sabriamos a qué atenernos respecto a la capacidad de
las realidades sensibles para ser palabra que nos ha-
bla de algo suprasensible y perdurable.

Indudablemente, a la idea de objetividad le llegé su
hora. Y prueba de ello son los libros siguientes: el cita-
do de Gilson Pintura y realidad (Edit. Aguilar, Madrid,
1961); J. Maritain: Creative Intuition in Art and Poetry
(A. W. Mellon Lectures, 1952); Giséle Brelet: L'interpré-
tation créatrice (P.U.F. Paris, 1951); Mikel Dufrenne:
Phénomenologie de I‘experience esthétique (P.U.F. Pa-

(3) Max Picard: Siete filésofos judios encuentran a Cristo, John
M. Oesterreicher. Edic. Aguilar., Madrid, 1961.

43



ris, 1953); R. Guardini: Vom Wesen des Kunstwerkes,
R. Wunderlich Verlag, Tibingen (4).

Desde diversos puntos de vista se persigue en ellos
una meta comun: descubrir la personalidad de la obra
de arte y el caracter de djslogo o “encuentro” que tiene
la experiencia artistica. Ver en la personalidad y lo que

44

(Foto Gémez.)

ella implica el secreto de la verdadera objetividad: he
ahi una intuicién que dara al Arte el equilibrio que tan
angustiosamente necesita.

(4) Hay una bella edicién castellana en Edic. Guadarrama. Madrid,
1960.




	1962_041_05-080
	1962_041_05-081
	1962_041_05-082

