
La :flloso:fía eom.o noticia 

De hecho, vemos que no sin asombro de muchos 
está viniendo a ser la Filosofía eso que los periodistas 
llaman "noticia". En el espacio de una semana acaban 
de aparecer en páginas destacadas de un gran diario 
dos comentarios a sendas obras de reciente publica­
ción, que hablan de Arte desde una perspectiva rigu­
rosamente filosófka . Este es, a mi ver, un fenómeno de 
largo alcance, que conviene destacar. Porq ue no se trata 
de una mera evasión de los filósofos de su tradicional 
torre de marfil y menos de un afán divulgador deca­
dentista, sino, a la inversa, de una ascensión de la 
cu ltura a la Filosofía. Y esto, lejos de indicar una actitud 
epigonal, delata un ímpetu de creación y de juventud 
que a poco que se esfuercen las generaciones jóvenes 
puede darnos muchos días de gloria. 

A fuerza de extremar las cosas, lo mismo en Ciencia. 
que en Arte se ha llegado a un punto en que todo 
parece vacilar, los conceptos se reblandecen y acabamos 
todos por no saber a qué atenernos . Basta abrir las re­
vistas y hojear los últimos libros sobre Arte. "El Arte 
Moderno-se dice-es la manifestación suprema de la 
capacidad expresiva del hombre." " El Arte Moderno es 
satánico, pues significa un desacato contra el orden de 
la Creación." ¿Podrá alguien guardar el eqyilibrio en 
este torbellino de frases apasionadas, minadas de equ í­
vocos y conceptos borrosos? 

Nada extraño que en las generaciones más jóvenes 
empiece a cu ndir un cierto desencanto frente a un Arte 
agresivamente frío y a una Técnica que el hombre ape-

nas puede ya dominar. De ah í su vuelta a la Filosofía . 
Y digo vuelta porque la Historia nos revela que se trata 
efectivamente de un retorno a la unidad perdida . 

En el reciente libro de Gilson Pintura y realidad, que 
acaba de ser traducido al castel lano, se lee esta idea 
sobrecogedora: "Después de un proceso victorioso de 
liberación, la pintura actual no sabe qué hacer con su 
libertad. Y éste es su gran drama." 

No sólo la pintura, sino todo el Arte y la Ciencia en 
sus más diversas ramas, se debaten hoy con las aguas 
desatadas de una libertad sin equilibrio, lograda a base 
de Dios sabe qué ilícitos despojos . Con razón vuelven 
sus ojos hacia esa disciplina que se definió siempre 
como "amor a la sabiduría". 

Pero esta sabiduría es buscada actualmente de un 
modo especial en el estudio del hombre. Psicoanalistas, 
fenomenólogos, existencialistas, personalistas, etc., no 
hacen sino estudiar ese eterno desconocido que es el 
ser humano. Pero se da el caso que estas doctrinas 
hunden sus raíces en la llamada teoría de la objetividad. 
Cada una de ellas, cada autor incluso parte de una idea 
diferente acerca de lo que significa ser objetivo. ¿En 
qué consiste la verdadera autenticidad del hombre? 
¿Cuándo se puede decir, por ejemplo, que una obra 
de arte es auté ntica, objetiva, auténticamente humana? 

Se comprende que haya insistido a lo largo de va­
rios meses en el análisis de conceptos cuya suerte tal 
vez más de un lector juzgue ajena a la del quehacer 
arquitectónico. Pero tanto mayor es mi interés en ad­
vertir hoy que no intento en esta sección, titulada de 
un modo intencionadamente impreciso, ofrecer al lector 



diversas notas de actualidad, sino claves para aden­
trarse con éxito en el ambiguo, rico y desconcertante 
pensamiento actual. La tarea no es fácil, pero su inne­
gable fecundidad me instiga a poner el mayor empeño 
en llevarla adelante. Pues, como decía Emerson , nada 
se ha hecho sin entusiasmo. 

Para concretar algo más este punto de vista quisiera 
recomendar al lector que, después de asimilar lo dicho 
en los artículos anteriores acerca de lo que es la obje­
tividad verdadera, lea, pongo por caso, la defensa que 
del Arte no figurativo acaba de hacer F. Pérez Gutié­
rrez a expensas del arte tradicional. Al conocer de cerca 
los diversos sentidos de lo objetivo, podrá leer la obra 
entre líneas y percatarse de que la tesis en el la defen­
dida se ampara en una teoría de la intuición y de la 
expresión a la que el autor apenas si alude. Y uno 
piensa que a estas alturas es ya hora de abordar los 
problemas con radicalidad, sobre todo si se adopta una 
actitud crítica . 

Si hoy se constituyó el Arte en "noticia", ello indica 
que apasiona, al comprometer muchos extremos que 
definen e l ser del hombre. Al poner en cuestión, por 
ejemplo, el Arte figurativo se arroja sobre la figura hu­
mana, y en general sobre los llamados "medios obje­
tivos de expresión" una peligrosa sospecha de inauten­
ticidad. Y el hombre actual es lo suficientemente sensi­
ble para advertir el drama que aquí al ienta . Si la fig~a 
humana y en general todas las formas expresivas son 
algo meramente sensible, que no remite a un sentido 
ulterior y valioso, el Arte debe acudir a la expresión 
abstracta. Pero ¿qu ién no ve aquí un despojo injusto 
de las realidades más nobles que hay en el Universo? 

Lo grave es que desde Descartes se dió en dividir el 
mundo en dos zonas distintas: las cosas y los espíritus, 
quedando sumidas en un abismo intermedio de incom­
prensión [as realidades que, como el cuerpo humano, 
están a medio camino entre ambas, y son las que fun­
dan los fenómenos expresivos. Por eso se da hoy afor­
tunadamente tanta importancia al estudio del cuerpo 
humano y de la palabra, que son modos ambiguos de 
ser, pero muy adecuados para hacernos ver que la rea­
lid~d es más compleja de lo que piensan esos simpli­
ficadores profesionales que suelen ser los tratadistas. 

Nada extraño que, frente al despojo violento que 
hace de la realidad humana el colectivismo y el totalita­
rismo, centre G. Marce! la radiografía que hace del hom­
bre actual en el estudio de los diferentes grados y as­
pectos de la objetividad. El hombre no es reductible a 
objeto, porque en el fondo es un misterio; un ser supe­
rior a lo mensurable, lo verificable por todos. El gran 
pecado de nuestra época es haber pretendido reducirlo 
todo a algo mensurable, por el halago que produce al 
poder que de esto se deriva para los profesionales de 
la violencia. "Hace doscientos cincuenta años, incluso 

hace cincuenta años, el antisemita y el judío vivían en 
el mismo mundo, se encontraban como un hombre se 
encuentra con otro. Pero el antisemita moderno no ve 
al hombre, sino sólo señales raciales, el índice cefálico, 
la cabellera oscura, la nariz ganchuda ... Y si no es 
ganchuda, hace que lo sea. No ve un ser vivo, sino un 
conglomerado abstracto que mide, rotula y cataloga. 
Ahora el judío se queda reducido a una figura de 
cera en uria tienda, pero mientras el maniquí de sastre 
está envuelto en ropa, el maniquí racial está cubierto 
con números índices. La reducción del hombre a núme­
ro muerto: esta es la última degradación. Si hay atre­
vimiento para confinar a los hombres en la estrechez 
de unos cuantos números, no pasará mucho tiempo 
antes que se le encierre en un campo de concentra­
ción" (3). 

Los pensadores actuales se dividen en dos grandes 
grupos : los que exaltan lo inobjetivo a expensas de lo 
objetivo, es decir, lo inespacial-intemporal a expensas 
de lo sensible, y los que, por razones inconfesadas, 
exaltan lo objetivo para reducir lo inobjetivo a algo 
irreal. Entre los primeros se cuentan los existencialistas, 
como Jaspers, Heidegger, Marcel, y a los segundos 
pertenecen, por ejemplo, J. P. Sartre y A. Camus. Nues­
tro empeño actual es dar a ambos su valor, viendo 
lo objetivo no como ganga despreciable en que se es­
conde el contenido expresivo, lo inobjetivo, sino como 
medio de expresión que se glorifica al estar al servicio 
de una realidad que se ·expresa a su través, como se 
revela el sentido a través de una frase. 

Así, el antropólogo alemán H. E. Hengstenberg de­
fine al hombre como un ser "superobjetivo" capaz de 
"objetividad", lo cual equivale a deci r con Pascal que 
"el hombre se supera infinitamente a sí mismo". De 
aquí arranca la labor de Guardini, el human ista italia­
no injertado en germano, que consumió su fecunda 
existencia en mostrar al hombre hastiado de dos pos­
guerras que su ser es trascendencia, no mero culto a la 
vida. 

Todo lo que en el mundo tiene profundidad está do­
tado de poder expresivo, remite a algo más allá que lo 
trasciende. Si tuviésemos una idea caba l de lo profundo, 
sabríamos a qué atenernos respecto a la capacidad de 
las realidades sensibles para ser palabra que nos ha­
bla de algo suprasensible y perdurable. 

Indudablemente, a la idea de objetividad le llegó su 
hora. Y prueba de ello son los libros siguientes: el cita­
do de Gilson Pintura y realidad (Edit. Aguilar, Madrid, 
1961 ); J . Maritain: Creative lntuition in Art and Poetry 
(A. W. Mellon Lectures, 1952); Gisele Brelet: L'interpré­
tation créatrice (P.U.F. París, 1951 ); Mikel Dufrenne: 
Phénomenologie de l'experience esthétique (P.U.F. Pa-

( 3) Max Picard: Siete fi/6sofos iudíos encuentran a Cristo, John 
M. Oesterreicher. Edic. Aguilar. Madrid, 196 l. 

43 



ris, 1953); R_. Guardini : Vom Wesen des Kunstwerkes, 
R. Wunderlich Verlag, Tübingen (4). 

Desde diversos puntos de vista se persigue en ellos 

una meta común: descubrir la personalidad de la obra 

de arte y ~I carácter de diálogo o "encuentro" que tiené 

la experienci~ artística. Ver en la personalidad y lo que 

44 

( Foto Gómez.) 

ella implica el secreto de la verdadera objetividad: he 

ahí una intuición que dará al Arte el equilibrio que tan 

angustiosamente necesita. 

(4) Hay una bella edición castellana en Edic. Guadarrama. Madrid, 

1960. 


	1962_041_05-080
	1962_041_05-081
	1962_041_05-082

