o GO

Alfred Gillesberger.
Pila bautismal. Piedra.

Paul Stockli.
“Via Crucis”.

20




; Lambert Rucki.
5 i uE . i 5
DARSE AL ARTE SACRO ACTUAL? ntierro de Cristo”.

EL ARQUITECTO MIGUEL FISAC:

Ante esta pregunta, debemos considerar que estamos en esta materia ante dos
fenémenos que son privativos de nuestro tiempo y que exigen respuestas adecuadas.
De una parte, un criticismo plastico y teolégico no conocido hasta hoy en el plantea-
miento de los problemas del arte sacro; de otra parte, un auténtico resurgimiento de
fe y de religiosidad, que es preciso servir sin subterfugios. Estos hechos exigen mucho
de los artistas. Exigen, en primer lugar, seriedad. El arte sacro actual no puede esca--
parse por.la callejuela de una iconografia trasnochada y convencional, y mucho menos
atin por esa otra repugnante de la imagineria y la ornamentacién azucarada que se sirve
en el mercado. Pero tampoco puede escaparse por ese otro camino desencadenado de un
simbolismo intelectual, frio, inasequible y, en el fondo, también superficial.

Creo sinceramente que hoy no hay ni barruntes siquiera de un camino nuevo a
seguir en arte sacro, sobre todo en lo que se relaciona: directamente con la imagineria.
La imagineria es mecesaria, ya que en donde no la hay se siente vacio, pero es también
cierto que donde la hay nos estorba; lo que prueba que hace falta, pero de oira manera.

S6lo una obedientisima sumisién a la liturgia-y la entrega de auténticos artistas a
esta tarea, sin concesiones, puede ir descubriendo un camino en la selva actual de
situaciones encontradas y confusas de falso tradicionalismo y de falso modernismo. Y

21




que conste que esta situacion discrepante de uno y otro bando no quiere decir, por
mi parte, que abogo por una situacion intermedia, de eso que podriamos llamar “mo-
dernismo templado”. Ese tercer camino me parece el mas falso, el mas cobarde y el
mis estipido de todos.

El problema de la arquitectura religiosa actual creo que es mas sencillo que el del
arte sacro en general. La arquitectura tiene, y ha tenido siempre, elementos obligados
de programa y de posibilidades técnicas, econémicas, etc., que la condicionan. Sirviendo
con sinceridad esos elementos condicionadores, tenemos ya resuelta una gran parte de
la expresividad de la obra arquitecténica. En otras épocas en que la técnica de cubrir
grandes espacios era rudimentaria, casi toda la labor creadora del arquitecto quedaba
absorbida en esta tarea. Hoy este problema ha quedado colocado en lugar importante,
pero no el fundamental, El lugar fundamental lo ha de ocupar la liturgia y los medios
de expresividad espacial que intuya el arquitecto para la resolucién del problema.

Las ensenanzas de los grandes maestros de la arquitectura y de la pintura contem-
poraneas, o mas bien préximas pasadas en las escasas realizaciones que han hecho de
arte sacro, tales como Matisse, Léger, Le Corbusier, Mier van der Rohe, etc., son utili-
simas, pero no plenamente positivas. Para crear un nuevo y gran arte religioso es
precisa una posicion menos frivola, mas sincera, mas humilde, mais religiosa.

Tal vez realizaciones menos espectaculares, tales como algunas que se estan llevando

a cabo en Norteamérica o en el centro de Europa, tengan hallazgos parciales que pu-
dieran sernos utiles.

EL ARQUITECTO ANTONIO DE MORAGAS: . !

L‘a formulacién de la anterior pregunta significa la confesién del temor de que las
cosas no andan por su sitio. Es muy posible que una pregunta de esta indole no habria
tenido ningin sentido formularla en cualquier otro periodo de la Historia. Habra, por
tanto, que considerar los hechos. Se habla de arte religioso o arte sacro, como preten-
diendo establecer un arte religioso a diferencia de un arte profano, si bien esta clasi-
ficacién, en realidad, s6lo puede asentarse a lo que hace referencia al tema o la repre-
sentacion. Esto ha sido siempre asi. La talla de una Virgen sera arte religioso, mientras
que un general victorioso a caballo sera arte profano, si bien las dos obras de arte pueden
estar realizadas por el mismo autor y en el mismo estilo.

22



-

en Trier.
23

ia,

ior de la igle-

Santa Mar.

Francfort. Inter
de

ida

ru

sta recons

N
5
g
=
=
)
1254
—
=
S
=
&£




En todas las épocas, lo que hemos convenido en llamar arte religioso se hacia en
el estilo entonces imperante. Una talla roménica, un retablo gético, una Madonna Rena-
cimiento, etc., hasta llegar a la cadtica situacién producida después del neoclasicismo:
los “revivals”, que desembocaron en el eclecticismo maquinado desde las academias.
Pero mientras tanto nacia algo que no puede ni siquiera esbozarse en estas pocas lineas.
Comenzaba la extraordinaria aventura del arte moderno. La representaciéon figurativa
de las cosas habia recibido un golpe mortal con la aparicién de la fotografia, que supe-
raba las mds realistas obras de Ingres y David.

El impresionismo, Cézanne, el cubismo, habian de desembocar fatalmente en un arte
totalmente no figurativo, como asi ha ocurrido.

Ante esta evolucién, como su embate de signo revolucionario y destructor, el arte
sacro no hallé solucién mejor que parapetarse tras un eclecticismo estético que forzo-
samente habia de llevarlo al divorcio con la fuerza creadora de las nuevas generaciones,
y se dejé sobre la mesa la solucién de la cuestién, por engorrosa.

El arte sacro esta viviendo del eclecticismo iniciado el pasado siglo, y nuestros artistas
van llenando las iglesias de falsificaciones, y no creo que ésta sea una actitud muy res-
petuosa con las cosas de Dios. Cualquiera se escandalizaria de que se recubriera un
copén o un caliz en falso oro, pero nadie lo hace si éstos estin disefiados en falso gético
o falso barroco. Se ha clamado mucho contra las imagenes de yeso, material que merece
el mismo respeto que cualquier otro, pero nadie se ha horrorizado ante tania falsedad
estética, tanto repetirse y tanto copiar.

Si el arte de nuestro tiempo no es figurativo, el arte sacro tampoco podri serlo. ]

He aqui el gran problema que se presenta al que proyecta un templo. Por lo dicho
antes, es evidente que el arte auténtico de nuesiro tiempo no es figurativo, y como que
las imdgenes lo son, ;quién las hara? Siempre se ha deseado, para las casas de Dios,
las mejores cosas, los mejores artistas, las mejores obras. ;No se plantea un problema
insoluble al temer que prescindir de los mejores artistas, de los auténticos, para la
iconografia de nuestras iglesias? Seria facil contestar que si las imagenes las tienen
que realizar los artistas malos, los que no tienen inquietudes, en una palabra, los poco
espirituales, sera mejor que no las haya. Pero, Dios nos libre de incurrir en el peligro
de ser tachados de heterodoxia iconoclastica, si bien seria facil defenderse diciendo que
no por la falta de imigenes nuestra religién tendria forzosamente que desaparecer.
La imagen, en cuanto pierde su misién de servir de puente para unir o comunicar el
alma con Dios, se convierte en idolo, y no es la imagen el tinico camino para este enlace,
y si lo es, lo es mas, en todo caso, para las personas de mentalidad mas elemental.

Puede llegar un dia en el que la imagen ya no sirva para establecer este puente
mistico, y ello /sera consecuencia o coincidencia de la desaparicién del arte figurativo
auténtico? Sin embargo, la crisis del arte figurativo no es privativa de nuestra época.
.Es que los primeros cristianos eran inferiores a los cristianos actuales? Se argiiira
que en las mismas catacumbas ya aparecen representaciones figurativas, pero no olvide-
mos que alli tenian un valor mucho mas de simbolo que de imagen, y el simbolo si que
es un valor perenne en el arte sacro de todos los tiempos. Los signos, los simbolos,
con todo su valor litirgico y trascendente, todo lo que sea disponer el animo de los
fieles para su comunicacién con Dios, podrd ser adoptado sin tener que negar la rea-
lidad de nuestro arte.

La arquitectura religiosa de nuestro tiempo deberd estar, en primer lugar, limpia
de toda falsificacién de estilos pasados, lo cual quiere decir que debera estar realizada
en el estilo actual, y no por ello dejard de cumplir cuanto exija la sagrada liturgia,
la tradicién y cuantas conveniencias sean dictadas por las autoridades religiosas. Por
cierto que deberin tenerse muy en cuenta las directrices dictadas para la construccién
de iglesias, dadas por el episcopado catélico alemin. En una palabra: como siempre,
el arquitecto debera cumplir el programa, tanto de tipo material como de tipo espiritual.
Asi el tamainio de la iglesia vendra determinado por la superficie que ocupa una persona.
Si las normas sefialan que la orientacién de la iglesia debe ser hacia Oriente, basindose
en la tradicién venerable de un simbolo (Dios y su Hijo tinico reinan en el Oriente
a la manera del Sol), se orientara la iglesia hacia esta direccién. Para la ejecucién
material del templo, se adoptaran aquellos materiales que existan en el mercado y que
tolere el presupuesto, y se emplearin como lo aconseje la ciencia y la técnica mas al dia.
El repertorio ﬁgui‘ativo de las formas sera el del estilo arquitecténico actual.

Quiero salir al paso a aquellos que me dirin que después de todo esto la iglesia

se parecerid a una fibrica o a un cine. En primer lugar, quiero sefalar que las compa-
raciones no son nunca sintoma de mucha imaginacién, sino de quien sabe matizar poco.

24



En segundo lugar, debemos aceptar que si la iglesia se parece a una fabrica o a un
cine, alabado sea Dios, que las fabricas y los cines no tienen que ser a la fuerza lugares
de perdicién, y es mas natural que una iglesia 1956 se parezca a una fibrica o a un cine,
que son construcciones muy propias de estos tiempos, que no a un palacio florentino
del Renacimiento, del mismo modo que una iglesia gética (auténtica) tiene el mismo
aire que cualquier construccién civil de su época. Con lo dicho anteriormente no es que
se pretenda despreciar el concepto de caracter que se ensefia en los clasicos tratados
de teoria de la Arquitectura, que sefialan que cada edificio debe tener su propio caracter
y expresar exteriormente su condicién y destino. La actual arquitectura, como ninguna
otra, con su sinceridad y posibilidades constructivas, puede expresar por mil maneras
el caracter de la obra.

Dejados aparte los ejemplos de arquitectura religiosa de los paises no catélicos,
pueden mencionarse bien pocos. A mi modo de ver, la iglesia mas importante realizada
estos ultimos afios no ha sido, como algunos suponen, la evanescente y sofisticada capilla
proyeciada por Henri Matisse, en Vence, sino la extraordinaria capilla de Rondchamp,
que sefiala el fin del racionalismo arquitecténico de Le Corbusier. La escultura ha des-
aparecido aqui por completo. ;Qué escultura podra enfrentarse a la prodigiosa escultura
que es la propia obra arquitecténica? Sélo existe en la capilla una pequefia imagen de
la Virgen, mas simbolo que imagen, y que, segin creemos, es la antigua destruida por
la guerra.

La pintura se limita a la puerta de entrada, donde el propio Le Corbusier, desdefian-
do la colaboracién de otros artistas, ha realizado una de sus pinturas menos figurativas,

Si algin defecto deberiamos sefialar en Rondchamp es que no refleja en absoluto
lo que debe ser una iglesia en nuestra época, tan eminentemente social. Le Corbusier
ha sido demasiado artista, ha querido hacer “su” iglesia, y el resultado ha sido una
extraordinaria obra de arte, una extraordinaria escultura (en el Renacimiento eran los
escultores los mejores arquitectos, ahora son los arquitectos los mejores escultores),
pero no puede servir de ejemplo de lo que ha de ser un templo del futuro, es decir,
una obra que se pueda repetir mucho, construirse con poco tiempo y con poco dinero,
que sea mas que un templo simbolo, un templo cobijo, vivo, apropiado a la idea social
y de misién que tiene la religién en nuestros dias. Le Corbusier no ha podido esconder
sus sesenta y nueve afos.

No existirdin abundantes ejemplos de arquitectura moderna mientras no se quiera
afrontar el problema con sinceridad y valentia. No es un problema de crisis de la fe
religiosa, pues ésta se manifiesta bien en otros campos de accién, pero continuar con
las mixtificaciones, haciendo un arte sacro recurriendo a la estética del pasado para
hacer pastiches, podria parecerlo.

Basilica de Masencio, Catedral de Notre Dame, Iglesia del Espiritu Santo,
Roma. Partis. Florencia.

25




26

Iglesia de la Virgen Milagrosa,
Méjico. Félix Candela, arquitecto.

EL ESCULTOR ANGEL FERRAN:

Dehe darse al arte sacro actual la orientacién que le marcarian personas muy deter-
minadas que, al haberse distinguido siempre por su amor al arte en su mas amplia
acepcién de independencia, pudieran, en el seno de la Iglesia, entenderlo y darlo a
entender en virtud de su instinto y no mediante el manejo de libros y revistas.

Debe darse concretamente a la escultura religiosa la orientacién de la verdad del
arte, que nada tiene que ver, ni en pro ni en contra, con las demas ideas. Y la escultura
tiene su verdad en las formas que le son propias, cuyo reconocimiento reclama atencién.
Porque las formas del arte, a la deriva, cuando soplan vientos que no son de su reino,
se convierten en mera parte consustancial de otro campo ajeno a ellas por su natura-
leza. Asi, la musica de circo o la torera me parecen magnificas, pero no como musica
en si, sino como parte inseparable de esos espectaculos. Del mismo modo, las imagenes
procedentes de las “fibricas de santos” me resultan encantadoras y adorables en los
altares. Algo tendra el agua cuando la bendicen. Y, en efecto, pienso que ese “algo”
es lo que habrian de tener las esculturas que, destinadas a iglesias, se hacen con pre-
tendida y rabiosa modernidad. Aun cuando enormemente mds indignas de veneracién
a causa de su caracter extemporaneo sean aquellas que imitan a las antiguas. Tal vez
la cuestién entrara en su cauce si entre las devociones del creyente estuviese el arte,
practicandolo, incluso en sus ocios, como un rezo, y colocindose luego el producto en
los altares al igual que han figurado los exvotos. Podra calcularse quimérico semejante
empefno, pero mas me lo parece querer recuperar de un salto, después de siglos, la
vitalidad de la escultura religiosa. Y es que para elevar a la categoria de arte lo que
degeneré en falsedad industrial, no vislumbro otro camino que el de una actividad
que directamente arranque del alma. Del mismo modo que ha resultado sorprendente
el arte de los nifios tan pronto como se les puso en condiciones de expresarse a su modo,
podria ocurrir si los creyentes tomaran contacto con las artes, pues lo mas probable
es que se reflejara en ese contacto el ultimo reducto de su inocencia.



}

Si hubiese visto una obra extraordinaria -de escultura religiosa moderna, no la habria
olvidado, Hay razones para que no ‘surgiera. En publicaciones especializadas vi, no
obstante, alguna reproduccién- en la que -se manifiesta una intencién plausible. Ya es
mucho, pues creo que en cualquier tiempo -nunca- se llegé a lo imaginado. Por otra
parte, la caida en una emocién inadecuada puede provocar la” contraria. Lo que no
tiene disculpa es la inaccién, la inhibicién, la indiferencia. A falta de una escultura
importante, citaré un conjunto profundamente - significativo por las circunstancias que
entrafia: La Chapelle du-Rosaire, de Vence, que concibi6 Matisse, y a propésito de la
cual escribié estas palabras: “Cette chapelle est pour moi ’aboutissement de toute une
vie de travail et la floraison d’un effort énorme, sincére et difficile.”

Prof.  R. Szyszkowitz.
Graz. “La Virgen y el
Nifio”. Oleo.

EL PINTOR RAMON ROGENT: 4

L|a mayor de las revoluciones que se han dado en la Historia del Arte fué la pro-
vocada por el Cristianismo. Sustituir la belleza fisica de un Apolo o de una Venus, tan
maravillosamente lograda por el hombre pagano, por la belleza moral, la bondad de
un Cristo o de una Virgen, debia de ser un cambio de propésito insospechado e incom-
prensible por el piblico con sensibilidad acostumbrada al culto de lo externo. El arte
griego o el romano y el roménico o el gético, siendo maravillosos todos en sus obras
mas representativas, son antagénicos, contrapuestos. Luego el Renacimiento quiere wunir
ambas ramas y pretende lograr el Cristo-Apolo y la Virgen-Venus hasta que, poco a
poco y roto el pretendido equilibrio, el Apolo (belleza fisica pagana) logra vencer al
Cristo (belleza moral), y asimismo la Venus vence a la Virgen; tal estado de cosas fué
en el momento de maxima decadencia del arte sacro y del otro arte, pues ambos tienen
el mismo espiritu. En este estado se hallan hoy nuestras masas, y contra ello han reaccio-
nado nuevamente las minorias, y sobre todo la Santa Madre Iglesia Romana. Que el
Cristo venza al Apolo y que la Virgen venza a la Venus ha de ser la mas urgente de
las tareas de todo artista contemporaneo que se dedique o se interese por el arte sacro,
utilizando la fe mas viva, el entusiasmo mas ardiente y la constancia mis dura para
luchar contra lo dulzén, lo ficil y lo superficial de la bobalicona belleza fisica tan
divulgada por la industria de arte sacro hecho en serie que invade los comercios y los

templos de hoy.

27




a1

Emil Toman, Viena. “Crucifixion”.
Boceto de pintura al fresco.

28



No dudo ni un momento en afirmar la actualidad vivisima de todos los intentos
renovadores o revitalizadores del arte sacro. Concretindonos a la pintura, es urgente
que la tendencia a reactualizar y a ennoblecer de nuevo los procedimientos pictéricos
caidos en desuso o en el amaneramiento prosiga y se divulgue. Si pintura es toda
superficie plana recubierta de colores segin criterio del artista, cabrd convenir que
pintura es tanto un cuadro al éleo como un fresco, como una vidriera, un retablo,
un mosaico, un esmalte, etc..., que tiene primacia en el templo cristiano. Y no debe el
pintor hacerse “pasar en limpio” el boceto, sino meterse a conocer las distintas técnicas
trabajando directamente en cada una de ellas. Sélo asi, simultaneando diversidad de
procedimientos, podrd evitarse que sobre un muro, por ejemplo, se pinte un fresco
concebido para una vidriera, o un retablo que deberia ser un mosaico. Debemos ale-
grarnos de que los grandes pintores contemporineos hayan vuelto a dignificar los muy
variados lenguajes de la pintura.

T
T,
e P s

Hans Herkommer. Stuttgart. Altar.
Iglesia de San Miguel, Stuttgart.

. i %
1 e

EL ORFEBRE MANUEL CAPDEVILA:

Estas preguntas y otras semejantes son los temas corrientes‘ en nuestro tiempo cuando
se habla de arte sacro. En la frecuencia que se proponen esta la contestacién. a las mismas.

En primer lugar, denota la existencia de una enorme perplejidad y un curiosisimo
asombro ante los grandes problemas que nos tiene planteados el arte del tiempo en que
vivimos, Perplejidad y asombro francamente inconcebibles. ;Es que puede haber ocu-
rrido en otras épocas hacerse semejantes preguntas? ¢Es que alguna vez el hombre ha
podido de buena fe sentirse divorciado del arte de su tiempo? ;Es que la Iglesia, a su
vez, puede sentirse divorciada del hombre y de la época en que vive? Las respuestas
creo que serian claras para todos y todos estariamos de acuerdo con ellas.

De lo anterior se deduce que no hay que dar orientacién alguna al arte actual; el
arte no precisa ser dirigido. El arte se dirige solo. Lo tinico que precisa darle al arte
(y esto ha ocurrido en todas las épocas) es calidad. Si esta calidad no existe, el llamado
arte deja de serlo, y en este caso es absolutamente inutil para el templo.

29




Erwin Klobassa, Viena. E.V
Treskow, Colonia. Cdlices.




El arte moderno no tiene estilo, y precisamente en esta falta de “estilo” radica la
incontestable razén de su ser. Cuando el arte moderno tiene “estilo” mno es auténtico,
Y por tanto no es apto para ser dedicado a Dios, a quien debemos ofrecer solamente
frutos de autenticidad.

Se dice con muchisima frecuencia que el arte sacro esti destinado a edificar al
pueblo y que el arte moderno no cumple esta misién porque el pueblo no lo entiende.
Nada més falso. Lo que ocurre es que, en ciertos sectores de nuestro mundo cristiano
(me refiero a Espafia especialmente), se viene dando al arte sacro una curiosa interpre-
taciéon arqueolégico-sentimental que ni corresponde al nivel de una mediana cultura
ni a los altos fines a que estd dedicado el culto. El tinico arte verdadero es el arte
que refleja la época en que éste se ha producido. Para el culto de un Dios verdadero
no puede usarse mas que un arte verdadero.

Insisto, por tanto, en que no debe orientarse el arte actual, pero si debe orientarse
el concepto que del arte tienen determinados sectores cristianos. Obsérvese que en los
tltimos lustros han entrado en los templos gran cantidad de pastiches y de falso mo-
derno. Estas truculencias han estado, desgraciadamente, de acuerdo con la época en que
se han producido, han sido causa de falsos conceptos y han colaborado a desvios en
el espiritu religioso de grandes sectores del mundo intelectual. -

No deben sacrificarse a la sensibleria y falta de preparacién populares los verdaderos
valores de nuestro tiempo y de nuestras creencias. Ademas, estoy convencido de que
este pueblo ingenuo, al que tantas falsedades artisticas se le han venido ofreciendo,
comprenderia el arte de su tiempo con la misma facilidad que los sectores preparados,
ya que aquéllos no tienen prejuicios ni sufren deformacién cultural alguna. Asusia gran-
demente pensar que atn no se han comprendido en nuestro pais verdades tan elemen-
tales en los trascendentales momentos que atraviesa la Humanidad.

La orfebreria religiosa constituye quizd uno de los aspectos mejores del arte sacro
moderno. La seduccién natural de los materiales que se emplean en ella y la nobleza
de los mismos han conquistado los 4nimos mas recalcitrantes. La noble vibracién de
los metales aplicados a concretar las sobrias estructuras de los vasos sagrados actuales
ha tenido especialmente en el centro de Europa afortunados intérpretes. En Espafa,
concretamente en Barcelona, somos un entusiasta grupo de orfebres cuyas obras son
vivos testimonios del arte dedicado al culto divino, Yo quisiera llamar la atencién
sobre este fenémeno de tan positivos resultados dentro del arte sacro.

Profesor R. Kramreiter. Viena.
Lampara votiva.




ANREREEH RSSO
iy

’mnmmm

r

L——

I

W

H, Krizek, Viena. Casullas,



=

2 1, Prof. R. Kramreiter, Viena, Candelabros;
3 _ ; 2, Hans Knesl, Viena, Cruz para remate de
4

cubierta; 3 y 4, Erwin Klobassa, Viena, Bdcu-
los de obispo.

e e e e




Martin Hdusle.
Vi-

Feldkiich.
drieras




CONTRA LAS IMAGENES EN SERIE : “Santa Bérbara”. |

El doctor Jestis Enciso, obispo de Mallorca, publicé en enero del 56 una importante
pastoral sobre arte sagrado. en los templos. En ella expone con toda claridad la doctrina
de la Iglesia en esta materia: el arte sagrado en general, las cualidades de que precisa
el artista, las exigencias de la arquitectura moderna y de la iconografia religiosa. La |
pastoral termina dando algunas normas précticas sobre la disposicién del altar, ilumi- ‘
nacién e instalacién de micréfonos. A propésito de las imagenes, dice:

“Igualmente, aunque tengan su belleza los muros desnudos, es muchisimo mayor . : j
la belleza y el valor del beso con que en la soledad del templo deJa un hombre en

35



36

Lambert Rucki.
“Ecce Homo”.

los pies del Santisimo Cristo la expresién de su arrepentimiento, su peticién confiada
o el desahogo de su pena.

"En el extremo opuesto de quienes regatean exageradamente el culto de las imagenes,
caen aquellos que tienen el prurito de multiplicar las imagenes de tal manera que, no
solo los retablos, sino los accesos a los mismos y hasta las paredes de la iglesia estan
llenas de iméagenes de todos los tamanos y coloridos, fruto de una dadivosidad no

encauzada y de una devocién mal entendida.

"Esto nos lleva como por la mano a hablar de las imagenes hechas en serie. Reco-
nocemos que han prestado un servicio a nuestras iglesias empobrecidas y con pocos
recursos para adquirir imagenes talladas en material noble, pero hemos de confesar que
una buena parte de ellas son de tan baja calidad artistica, que constituyen una verdadera
plaga de nuestras iglesias. Es necesario emprender una accién decidida para desterrar
de las iglesias tanta pacotilla. Mandamos a los sacerdotes del clero secular y regular,
aun exentos, de nuestra diécesis, que no adquieran, ni admitan como regalo, ninguna
imagen que haya de exponerse al culto en una iglesia publica si no esta tallada en
materia noble y ha sido aprobada por la Comisién diocesana. Y rogamos a los fieles
que, cuando se sientan movidos a hacer un regalo a la Iglesia y no dispongan de dinero
suficiente para encargar una imagen de talla, entreguen al sacerdote su limosna, a fin
de que, unida a la de otros fieles, se emplee en la adquisicién de una imagen decorosa

y digna.”

“San Francisco de Asis”.




la.

ensu.

-

Figura en m

)

Q
=

1eni

m.

“Arrepent

Robert Ullmann.

la.

Fi

9

“Credo

gura en mensu

-

Silver

Graz,

is

A.

“La Virgen y el Nifio”. Bronce.

Prof




G. Rouault. Francia.
“Verénica”.

Prof. Hans R. Pippac. Viena.
“El canto del gallo”. Oleo.

38



Prof. Kitt, Viena. “Re-
yes Magos”. - Mosaico.

Pepi W-eixlgirtner-Neutra.
“Mater Dolorosa”. Biblio-
teca Nacional. Madrid.

39




Arte popular religioso. Perii.

Vidriera sobre cemento.

40




En nuestros conventos de monjas se hacen unas labores de bordados
de una ejecucién realmente maravillosa, pero, por lo comin, de una
candidez estética lamentable. Es listima que disponiendo en Espaiia, por
un lado, de una mano de obra tan primorosa y, por otra, de unos pintores
que pueden hacer estupendos bocetos, no exista un acuerdo entre todos
que dé como resultado una labor de excelentes calidades artisticas, que
redundaria de paso en unas interesantes compensaciones econémicas.

41




	20
	revista-nacional-arquitectura-1957-n189-pag20-41



