
G ·u sberger. 
Al/red -'. e l Piedra. Pila bautisma . 

Paul Stockli. 
"Vía Crucis". 

20 

'· · ! 



¿QUE ORIE~TACION DEBE DARSE'' AL ARTE SACRO ACTUAL? 

EL ARQUITECTO MIGUEL FISAC·: 

Lambert Rucki. 
"Entierro de Cristo". 

A nte esta pregunta, debemos, considerar que estamos en esta materia ante dos · 
fenómenos que son .privativos de nuestro tiempo y que exigen respuestas adecuadas. 
De una parte, ún criticismo plástico y teológico no conocido hasta hoy en el plantea­
miento de los problemas del arte sacro; de otra parte, un auténtico resurgimiento de 
fe y de religiosidad, que es preciso servir sin súbterfugfos. Estos hechos exigen mucho 
de los artistas. Exigen, en · primer lugar, seriedad . . El arte sacro actual no puede esca- · 
parse por la callejuela de una iconografía trasnochada ,y convencional, y mucho menos 
aún por esa otra repugnante. de la imaginería y la ornamentación azucarada que se sirve 
en el mercado. Pero tampoco puede escaparse por .ese otro camino desencadenado de un 
simbolismo intelectual, frfo, inasequible y, en el fondo, ·también superficial. 

Creo sinceramente que hoy no hay ni ba.rruntos siquiera de un camino nuevo a 
seguir en arte sacro, sobre todó en :lo que se reláciona .. directamente con la imaginería. 
La imaginería es· necesaria, ya que en donde nó 'la hay se -siente vacío, pero es también 
cierto qu'e donde la hay nos e·storbá; lo · que prueba · que hace falta, .pero de ptra manera. 

Sólo una obedieritísiilla ·sumisión a la · liturgia . y la entrega de auténticos artistas a 
esta tarea, sin concesiones, puede " ir ·descubriendo··· uti · camino en la selva actual de 
situaciones encontradas y confusas · de . ·fálso · tradicionalismo y de falso modernismo. Y 

21 

' ' 



que conste que esta situación discrepante de uno y otro bando no quiere decir, por 
mi parte, que abogo por una situadón intermedia, de eso que podríamos llamar "mo­
dernismo terµplado ". Ese tercer camino me parece el más falso, el más cobarde y el 
más estúpido de todos. 

El p-robléma de la arquitectura religio sa actual creo que es más sen cillo que el del 
arte sacro en general. La arquitectura tiene, y ha tenido siempre, el ementos obligados 
de programa y de posibilÍdades técni~as, económi'cas, etc., que la condicionan. Sirviendo 
con sinc~ridad esos elementos condicionadores, tenemos ya resu elta una gran parte de 
la expresividad de la obra arquitectónica. En otras épocas en que la técnica de cubrir 
grandes espacios era rudimentaria, casi toda la labor creadora del arquitecto quedaba 
absorbida en esta tarea. Hoy este problema ha quedado colocado en lugar importante, 
pero no el fundamental. El lugar fundamental lo ha de ocupar l a liturgia y los m edios 
de expresividad espacial que intuya el arquitecto para la resolución del problema. 

Las enseñanzas de los grandes maestros de l~ arquitectura y de la pintura contem­
poráneas, o más bien próximas pasadas en las tiscasas realizaciones que han h echo de 
arte sacro, tales como Matisse, Léger, Le Corbusler, Mier van der Robe, _etc., son utilí­
simas, pero no plenamente positivas. Para crear un nuevo y gran arte religioso es 
precisa una posición menos frívola, más sincera, más humilde, más religiosa. 

Tal ve'.I: realizaciones menos esp ectaculares, tales como algunas qu e se están llevando 

a cabo en Norteamérica o en el centro de Europa, tengan hallazgos parciales que pu­
dieran sernos útiles. 

EL ARQUITECTO ANTONIO DE MORAGAS: 

L .a formulación de la anterior pregun:: significa la confesión del temor de que las 
cosas no an4an por su sitio. Es muy posible que una pregunta de esta índole no habría 
tenido ning~n sentido formularla en cualquier otro período de la Historia. •Habrá, por 
tanto, que considerar los hechos. Se habla de arte religioso o arte sacro, c~mo preten­
diendo establecer un arte religioso a diferencia de un arte profano, si bien esta clasi­
ficiición, en realidad, sólo puede asentarse a lo que hace referencia al tema · o la repre­
seqtación. Esto ha sido siempre así. La talla de una Virgen será arte religioso, mientras 
que un general victorioso a caballo será arte profano, si bien las dos obras de arte pueden 

estar realizadas por el mismo autor y en el mismo estilo. . . :¡ 

22 

1 ·' 



Rudolf Schwarz, Franc/ort. Interior de la igle­
sia reconstruída de Santa María, en Trier. 

23 



En todas las épocas, lo que h emos convfnido en llamar arte religioso se hacía en 

el estilo entonces imperante. Una talla románica, un retablo gótico, una Madonna Rena· 

cimiento, etc., hasta llegar a la caótica situación producida después del neoclasicismo: 
los " revivals '', que desembocaron en el eclecticismo maquinado desde las academia s. 

Pero mientras tanto nacía algo que no puede ni siquiera esbozarse en estas pocas líneas. 
Comenzaba la extraordinaria aventura del arte moderno. La representación figurativa 

de las cosas había recibido un golp e mortal con la aparición de la fotografía, que supe· 
rana las más realistas obras de lngres y David. 

El impresionismo, Cézanne, el cubismo, habían de desembocar fatalmente en un arte 
totalmente no figurativo, como así ha ocurrido. 

Ante esta evolución, como su embate de si gno revolucionario y destructor, el arte 
sacro no halló solución mejor que parapeta·rse tras un eclecticismo estético que forzo­

samente había de llevarlo al divorcio con ia fuerza creadora de la s nuevas generaciones, 
y "se dejó sobre la mesa la solución de la cuestión, por engorrosa. 

El arte sacro está viviendo del eclecticismo iniciado el pasado si glo, y nuestros artistas 

van llenando las iglesias de falsificaciones, y no creo que ésta sea una actitud muy r es· 

petuosa con las cosas de Dios. Cualquiera se escandalizaría de que se recubriera un 

copón o un cáliz en falso oi·o, pero nadie lo hace si éstos están diseñados en falso gótico 

o falso barroco. Se ha clamado mucho contra las imágenes de yeso, material que merece 

el mismo resp eto que cualquier otro, pero nadie se ha horrorizado ante tan ta falsedad 
estética, tanto repetirse y tanto copiar. 

Si el arte de nuestro tiempo no es figurativo , el · arle sacro tampoco podrá serlo. ] 

He aquí el gran problema que se presenta al que proyecta un templo. Por lo dicho 
antes, .es evidente que el arte auténtico de nuestro tiempo no es figurativo, y como que 

las imágenes lo son, ¿quién las hará? Siempre se ha deseado, para las casas de Dios, 

las mejores cosas, los mejores artistas, las mejores obras. ¿No se plantea un problema 

insoluble al tener que prescindir de los mejores artistas, de los auténticos, para la 

iconografía de nuestras iglesias? Sería fá cil contestar que si las imágenes las tienen 

que realizar los artistas malos, los que no tienen inquietudes, en una palabra, lo s poco 

espirituales, será mejor que no las haya. Pero, Dios nos libre de incurrir en el peligro 
de ser tachados de h eterodoxia iconoclástica, si bien sería fácil defenderse diciendo que 

no por la falta de imágenes nuestra religión tendría forzosamente que desaparecer. 

La imagen, en cuanto pierde su misión de servir de puente para unir o comunicar el 

alma con Dios, se convierte en ídolo, y no es la imagen el único camino para este enlace, 

y si lo es, lo es más, en todo caso, para las personas de mentalidad más elemental. 

Puede llegar un día en el que la imagen ya no sirva para establecer este puente 

místico, y ello ¿será consecuencia o coincidencia de la desaparición del arte figurativo 
auténtico? Sin embargo, la crisis del arte figurativo no es privativa de nuestra época. 

¿Es que los primeros cristianos eran inferiores a los cristianos actuales? Se argüirá 
que en las mismas catacumbas ya aparecen representaciones figurativa s; pero no olvide­

mos que allí tenían un valor mucho más de símbolo que de imagen, y el símbolo sí que 

es un valor perenne en el arte sacro de todos los tiempos. Los signos, los símbolos, 
con todo su valor litúrgico y trascendente, todo lo que sea disponer el ánimo de los 

fieles para su comunicación con Dios, podrá ser adoptado sin tener que negar la rea· 

lidad de nuestro arte. 

La arquitectura religiosa de nuestro tiempo deberá estar, en primer lugar, limpia 

de toda falsificación de estilos pasados, lo cual quiere decir que deberá estar realizada 

en el estilo actual, y no por ello dejará de cumplir cuanto exija la sagrada liturgia , 
la tradición y cuantas conveniencias sean dictadas por las autoridades religiosas. Por 

cierto que deberán tenerse muy en cuenta las directrices dictadas para la construcción 

de iglesias, dadas por el episcopado católico alemán. En una palabra: como siempre, 
el arquitecto deberá cumplir el programa, tanto de tipo material como de tipo espiritual. 

Así el tamaño de la iglesia vendrá determinado por la superficie que ocupa una persona. 

Si las normas señalan que la orientación de la iglesia debe ser hacia Oriente, basándo se 
en la tradición venerable d~ un símbolo (Dios y su Hijo único reinan en el Oriente 
a la manera del Sol), se orientará la iglesia hacia esta dirección. Para la ejecución 

material del templo, se adoptarán aquellos materiales que existan en el mercado y que 

tolere el presupuesto, y se emplearán como lo aconseje la ciencia y la técnica más al día . 

El repertorio figu~ativo de las formas será el del estilo arquitectónico actual. 

Q uiero salir al paso a aquellos que me dirán que después de todo esto la iglesia ] 

se parecerá a una fábrica o a un cine. En primer lugar, quiero señalar que las compa· 

raciones no son nunca síntoma de mucha imaginación, sino de quien sabe matizar poco. 

24 



Basílica de Masencio, 
-Roma. 

En segundo lugar, debemos aceptar que si fa iglesia se parece a fina fábrica o a un\ 
cine, alabado sea Dios, que las fábricas y los cines no tienen que ser a la fuerza lug~res 
de perdición, y es más natural que una iglesia 1956 se parezca a una fábrica o a un eme, 
que son construcciones muy propias de estos tiempos, que no a un palacio florentino 
del Renacimiento, del mismo modo que una iglesia gótica (auténtica) tiene el mismo 
aire que cualquier construcción civil de su época. Con lo dicho anteriormente no es que 
se pretenda despreciar el concepto de carácter ,que se enseña en los clásicos tratados 
de teoría de la Arquitectura, que señalan que cada edificio debe tener su propio carácter 
y expresar exteriormente su condición ·y destino. La actual arquitectura, como ninguna 
otra, con su sinceridad y posibilidades constructivas, puede expresar por mil maneras 

el carácter de la obra. 
Dejados aparte los ejemplos de arquitectura religiosa de los países no católicos, 

pueden mencionarse bien pocos. A mi modo de ver, la iglesia más importante realizada 
estos últimos años no ha sido, como alguno s suponen, la evanescente y sofisticada capilla 
proyec!ada por Henri Matisse, en Vence, sino la extraordinaria capilla de Rondchamp, 
que señala el fin del racionalismo ·arquitectónico de Le Corbusier. La escultura ha des­
aparecido aquí por completo. ¿Qué escultura podrá enfrentarse a la prodigiosa escultura 
que es la propia obra arquitectónica? Sólo existe en la capilla una pequeña imagen de 
la Virgen, más símbolo que imagen, y que, según creemos, es la antigua destruída por 

la guerra. 
La pintura se limita a la puerta de entrada, donde el propio Le Corbusier, desdeñan­

do la colaboración de otros artistas, ha realizado una de sus pinturas menos figurativas. 
Si algún defecto deberíamos señalar en Rondchamp es que no refleja en absoluto 

lo que debe ser una iglesia en nuestra época, tan eminentemente social. Le Corbusier 
ha sido demasiado artista, ha querido hacer "su" iglesia, y el resultado ha sido . 'una 
extraordinaria obra de arte, una extraordinaria escultura (en el Renacimiento eran los 
escultores los mejores arquitectos, ahora son los arquitectos los mejores escultores), 
pero no puede servil' de ejemplo de lo que ha de ser uu templo del futuro, es decir, 
una obra que se pueda repetir mucho, construirse con poco tiempo y con poco dinero, . 
que sea más que un templo símbolo, un templo cobijo, vivo, apropiado a la idea social 
y de m.isión que tiene la religión en nuestros días. Le Corbusier 1c1º ha podido esconder 
sus sesenta y nueve años. 

No existirán abu~dantes ejemplos de arquitec!ura moderna mientras no se quiera 
afrontar el problema con sinceridad y valentía. No es un problema de crisis de la fe 
reÜgiosa, pues ésta se manifiesta bien en otros campos de acción, pero continuar con 
las mixtificaciones, haciendo un arte sacro recurriendo a la estética del pasado para 
hacer pastiches, podría parecerlo. 

Catedral de Notre Dame, 
París. 

Iglesia del Espíritu Santo, 
Florencia. 

25 



26 

EL ESCULTOR ÁNGEL FERRÁN: 

Iglesia de la Virgen Milagrosa, 
Méjico. Félix Candela, arquitecto. 

D ebe darse al arte sacro actual la orientación que le marcarían personas muy deter· 

minadas que, al haberse distinguido siempre por su amor al arte en su má s amplia 
acepción de independencia, pudieran, en el seno de la I glesia, entenderlo y darlo a 
entender en virtud de su instinto y no mediante el manejo de libros y revistas. 

Deb e darse concretamente a la escultura religiosa la orientación de la verdad del 
a rte, que nada tiene que ver, ni en pro ni en contra, con las demás ideas. Y la escultura 
tiene su verdad en las forma s que le son propias, cuyo reconocimiento reclama atención. 
Porque las formas del arte, a la deriva, cuando soplan vientos que no son de su reino, 
se convierten en mera parte consustancial de otro campo ajeno a ellas por su natura­
l eza. Así, la música de circo o la torera me parecen magníficas, pero no como mú sica 
en sí, sino como parte inseparable de esos espectáculos. Del mismo m odo, las imá genes 
procedentes de las "fábricas de santos" me resultan encantadoras y adorables en los 
altares. Algo tendrá el agua cuando la bendicen. Y, en efecto, pienso que ese "al go" 
es lo que habrían de tener las' esculturas que, destinadas a iglesias, se hacen con pre­
tendida y rabiosa modernidad. Aun cuando enormemente más indi gna s de veneración 
a causa de su carácter extemporáneo sean aquellas que imitan a las antiguas. T al vez 
l a · cuestión entrara en su cau ce si entre las devociones del creyente estuviese el arte, 
practicándol!>, incluso en sus ocios, como un rezo, y colocándose luego el producto en 
los altares al igual que han figurado los exvotos. Podrá calcularse quimérico semejante 
empeño, pero más me lo parece querer recuperar de un salto, después de siglos, la 
vitalidad de la escultura religiosa. Y es que para elevar a la ca tegoría de arte lo que 
degeneró en falsedad industrial, no vislumbro otro camino que el de una actividad 
que directamente arranque del alma. Del mismo modo que ha resultado sorprendente 
el arte de los niños tan pronto comó se les puso en condiciones de expresarse a su modo, 
podría ocurrir si los creyentes tomaran contacto con las artes, pues lo más probable 

es que se reflejara en ese contacto el último reducto de su inocen cia. 



Si hubiese visto una ob1'a éxfraordihatia de escultura r,eligiosa moderna, no la habría 
olvidado. Hay razones para, que no , surgiera .. En publicacionés especializadas vi, . no 
obstante, alguna .reproducción - eh l a- ·que ·Se manifiesta una intención plausible. Ya es 
mucho, pues creo que en cualquier tiempo -nunca se llegó á lo imaginado. Por oh:a 
parte, la caída en una emodón inadecuada ·pued~ . provocar la' contraria. Lo que no 
tiene disculpa _ es la inacción, la inhibición, _ la indiferencia. A falta de una escultura 
importante, citaré un conjunto profundamente - sig,;,ificativo por las circunstancias qÚe 
e,;,traña: La Cha pelle .· du Rosaire, de Vence, qúe' coneibió Matisse, y a propósito de la 
cual escribió estas palabras: "Cette chapelle --est pour moi l'aboutÍssement de toute une 
vie de travail ef la fioraison d'un- effort énorme, sincere et difficile." 

EL PINTOR RAMÓN ROGENT: 

Prof. R . Szysz.kowitz. 
Graz. "La Virgen y el 
Niño". Oleo. 

L.a mayor de las revoluciones que se han dado en la Historia del Arte fue la pro­
vocada por el Cristianism'?. Sustituir la belleza física de un Apolo o de una Venus, tan 
maravillosamente lograda por el . hombre pagano, por la belleza moral, la bondad de 
un Cristo o de una Virgen, debía de _ser un cambio de propósito insospechado e incom­
prensible por el público con sensibilidad -acostumbrada al culto de lo externo. El arte 
griego o el romano y el románico o el gótico, siendo maravillosos todos en sus obras 
más representativas, son antagónicos, contrapuestos. Luego el Renacimiento quiere unir 
ambas ramas y pretende lograr el Cristo-Apolo Y la Virgen-Venus hasta que, poco a 
poco y roto el pretendido equilibrio, el A polo (belleza física pagana) logra . vencer al 
Cristo (belleza moral), y asimismo la Venus ·vence a la Virgen; tal estado de cosas fué 
en el momento de máxima decadencia del arte sacro Y del otro arte, pues ambos tienen 
el mismo espíritu. En este estado se hallan hoy nuestras masas, y contra ello han reaccio­
nado nuevamente las minorías, y sobre todo la Santa M'adre Iglesia Romana. Que el 
Cristo venza al Apolo y que la Virgen venza a la Venus ha de ser la más urgente de 
las tareas de todo artista contemporáneo que se dedique o se interese por el arte sacro, 
utilizando la fe más viva, el entusiasmo más ardiente y la constancia más dura para 
luchar contra lo dulzón, lo fácil y lo superficial de la bobalicona belleza física tan 
divulgada ·· por la industria de arte sacro hecho en serie que invade los comercios y los 

templos de hoy. 

27 



~'"-... 

Emil Toman, Viena. ruci t . "C ·¡ 'xión" . 
Boceto de pintura al fre sco. 

28 



No dudo ni un momento en afirmar la actualidad vivísima de todos los intentos 
renovadores o revitalizadores del arte sacro. Concretándonos a 1.11 pintura, es urgente 
que la tendencia a reactualizar y a ennoblecer de nuevo los procedimientos pictóricos 
caídos en desuso o en el amaneramiento prosiga y se divulgue. Si pintura es toda 
superficie plana recubierta de colores según criterio del artista, cabrá convenir que 
pintura es tanto un cuadro al óleo como un fresco, como una vídriera, un retablo, 
un mosaico, un esmalte, etc . .. , que tiene primacía en el templo cristiano. Y no debe el 
pintor hacerse "pasar en limpio" el boceto, sino meterse a conocer las distintas técnicas 
trabajando directamente en cada una de ellas. Sólo así, simultaneando diversidad de 
procedimientos, podrá evitarse que sobre un muro, poi· ejemplo, se pinte un fresco 
concebido para una vidriera, o un retablo que debería ser un mosaico. Debemos ale­
gramos de que los grandes pintores contemporáneos hayan vuelto a dignificar los muy 
variados lenguajes de la pintura. 

1 
Hans Herkomiµ,er. Stuttgart. Altar. 
Iglesia de San Miguel, Stuttgart. 

EL ORFEBRE MANUEL CAPDEVILA: 

Estas pregun~:s Y otras semeja_ntes son los temas corrientes en nuestro tiempo cuando 
se habla de arte sacro. En la frecuencia que se proponen está la contestación . a las mismas. 

En primer :lugar, denota la existencia de una eno~·me perplejidad y un curiosísimo 
asombro ante los grandes problemas que nos tiene planteados el arte del tiempo en que 
vivimos. Perplejidad y asombro francamente inconcebibles. ¿Es que puede haber ocu­
rrido en otras épocas hacerse semejantes preguntas? ¿Es que alguna vez el hombre ha 
podido de buena fe sentirse divorciado del arte de su tiempo? ¿Es que la Iglesia, a su 
vez, puede sentirse divorciada del hombre y de la época en que vive? Las . respue~t~~s · 
creo que serían clara~ para todos y todos estaríamos de acuerdo con ellas. 

De lo anterior se deduce que no hay que dar orientación alg~na al arte actual; el 
arte no precisa ser diri

1
gido. El arte se airige so.lo. Lo único que' precisa. darle 111 arte 

(y esto ha ocurrido en todas las épocas) es calidad. s·¡ e_sta calidad no existe, el llamado 
arte deja de serlo, y en este caso es absolutamente inútil para el templo. 

29 



Erwin Klobassa, Viena. E. 
Treskow, Colonia. Cálices. 



El arte · modeTnó no tiene estilo, y predsamente en esta íalta de "estilo" radica la 
incontestable razón de su ser. Cuando el arte- moderno tiene "estilo" no es auténtico, 
Y por tanto no es apto para ser dedicado a Dios, a quien d·ebemos ofrecer solamente 
frutos de autenticidad. 

Se dice con muchísima frecuencia que el arte sacro está destinado a edificar .al 
pueblo y que el arte moderno no cumple esta misión porque el pueblo no lo entiende. 
Nada más falso. Lo que ocurre es que, en ciertos sectores de nuestro mundo cristiano 
(me refiero a España especialmente), se viene dando al arte · sacro una curiosa interpre· 
tación arqueológi~o-sentimental que ni corresponde al nivel de una mediana cultura 
ni a los altos fines a que está dedicado el culto. El único arte verdadero es el arte 
que refleja la época en que éste se ha producido. Para el culto de un Dios verdadero 
no puede usarse 'más que un arte verdadero. 

1 

Insisto, por tanto, en que no debe orientarse el arte actual, pero sí debe orientarse 

el concepto que del arte tienen determinados sectores cristianos. Obsérvese que en los 
últimos lustros b~n entrado en los templos gran cantidad de pastiches y de . falso mo· 
.derno. Estas truculencias han estado, desgraciadamente, de acuerdo con la época en que 
se han producido, han sido causa de falsos conceptos y han colaborado a desvíos en 
el espíritu religioso de grandes sectores del mu~do Íntelectnal. -

No deben sacrificarse a la sensiblería y fa°Ita de p~·eparación populares los verdaderos 
valores de i:iuestro tiempo y de nuestras creend~s. Además, estoy convencido -de que 
este pueblo ingenuo, · al que tantas falsedades artísticas se le- han venido ofreciendo, 
comprendería el arte de su tiempó con la misma facilidad que los sectores preparados, 
ya que aquéllos no tienen prejuicios ni sufren def.ormación cultural alguna. Asusta gran­
demente pensar que aún no se han comprendido en nuestro país verdades tan elemen­
tales en los trascendentales momentos que atraviesa la Humanidad. 

La orfebrería- religfosa constituye quizá uno de los aspectos mejores del arte sacro 
moderno. La seducción natural de los materiales que se emplean en ella y la nobleza 
de los mismos han conquistado los ánimos más recalcitrantes. La noble vibración de 

los metales aplicados a concretar las sobrias estructuras de los vasos sagrados actuales 
ha tenido especialmente en el centro de Europa afortunados intérpretes. En España, 
concretamente en Barcelona, somos un entusiasta grupo de orfebres cuyas· obras son 
vivos testimonios del arte dedicado al culto divino·. Y o quisiera llamar la atención 
sobre este fenómeno de tan positivos result~dos dentro del arte· sacro. 

Profesor R. Kramreiter. Viena. 
Lámpara votiva. 

31 



. . V. ena. Casullas, 11. Knzel., ' 



2 

3 

4 

. 1 

1, Prof. R . Kramreiter, · Viel}a, Candelabros; 
2, Hans Knesl, Viena, Cruz ;para remate de. 
cubierta; 3 y 4, Erwin Klobassa, Viena, Bácu-
los de obispo. · 

·' 



Martín Hiiusle. 
Feldkii-ch. Vi­
drieras 



CONTRA LAS IMAGENES EN SERIE 

El doc!Or Jesús Enciso; obispo . de Mallorca, publicó . en enero del 56 una importante 
pastoral sobre arte sagrado. en los templos. En ella expone con toda claridad la doctrina 
de la · Iglesia en esta materia: el arte sagrado en general, las cualidades de que precisa 
el artista, las exigencias de la arquitectura moderna y de la iconografía religiosa. La 
pastoral termina dando algunas normas pr-ácticas sobre la disposición del altar, ilu~i­
nación e instalación de micrófonos. A propósito de las imágenes, dice: 

"Igualmente, aunque tengan su belleza los muros desnudos, es_ "muchísimo 1!1ayor 

la b'elleza y el valor del beso con que en la soledad del templo deja un hombre en 

"Santa Bárbara": 

35 



Lambect Rucki. 
"Ecce Homo". 

36 

los pies del Santísimo Cristo la expresión de su arrepentimiento, su petición confiada 

o el desahogo de sµ pena. 

"En el extremo opuesto de quienes regatean exageradamente el culto de las imágenes, 

caen aquellos que tienen el prurito de multipli car las imágenes de tal manera que, no 

s6lo los retablos, sino lo s accesos a los mismos y hasta las paredes de la iglesia están 

llenas de imágenes de todos los tamaños y coloridos, fruto de una dadivosidad no 

encauzada y de una devoción mal ente~dida. 

"Esto nos lleva como por lit mano a hablar de la s imágenes hecha s en serie . Reco· 

nocemos que han prestado un servicio a nuestras iglesias empobrecidas y con pocos 

recursos para adquirir imágenes tallada s en material noble, pero hemos de confesar qu e 

una buena parte de. ellas son de tan baja . calidad artística, que constituyen una verdadera 

p}aga de nuestra s iglesias. Es necesario emprender una acción decidida para desterrar 

de las iglesias tanta pacotilla. Mandamos a los sacerdotes del clero secular y regular, 

aun exfntos, de nuestra diócesi s, que no adquieran, ni admitan como regalo, ninguna 

imagen c¡ue haya de exponerse al culto en una iglesia pública si no está tallada en 

materia noble y ha sido aprobada -por la Comisión diocesana. Y rogamos a los fi el es 

que, cuando se sientan movidos · a hacer un regalo a la Igle sia y no dispongan de dinero 

suficiente para encargar una imagen de talla, entreguen al sacerdote su limosna, a fin 

.de que, unida a la de otro s fiele s, _se Emplee en la adquisición de una imagen decorosa 

y digna." 

"San Francisco de Asís". 



Figura en ménsula. 
Robert Ullmami; "Arrepentimiento". 

"Credo". Figura en ~énsula. 

Prof. A. Silveri. Graz. 

"La Virgen y el Niño". Bronce. 

37 



38 

G. Rouault. Francia. 
"Verónica". 

Prof. Hans R. Pippac. Viena. 
"El canto del gallo". Oleo. 



Prof. Kitt, Viena. "Re­
yes Magos". · Mosaico. 

Pepi Wo.eixlgiirtner-Neutra. 
"Mater Dolorosa". Biblio· 
teca Nacional. Madrid. 

39 



Arte popular religioso. Perú. 

Vidriera sobre cemento. 

40 



\ 

En nuest;-0s conventos de monjas se hacen unas lab~res ' de bordados 
de una ejecución realmente maravillosa, pero, por lo común, de una 
candidez estética lamentable. Es lástima que disponiendo en España, por 
un lado, de una mano de obra tan primorosa y, por otra, de unos pintores 
que pueden hacer estupendos bocetos, no exista un acuerdo entre todos 
que dé como resultado una labor de excelentes calidades artísticas, que 
redundaría de paso -en unas interesantes compensaciones económicas. 

41 


	20
	revista-nacional-arquitectura-1957-n189-pag20-41



