“José M.® Sostres. Arguitecto

Techo de la capilla en el Seminario de Burger-
land, Prof. Arquitecto R. Kramreiter. Viena.

EL TEMPLO CATOLICO DE NUESTRO TIEMPO

Ha aparecido en Barcelona un anuario que lleva por titulo
“Arte Sacro”, con la intencién de que los artistas espafioles expon-
gan su parecer en tan vital materia. Al hacernos eco de esta pu-
blicacion, por demads interesante, reproducimos en nuestras pdginas
los textos “El templo catélico de nuestro tiempo” y las respuestas
que algunos artistas han dado a la consulta de “Qué orientacién
debe darse al arte sacro actual”. :

La crisis de la arquitectura religiosa, que por un fenémeno de refraccién histérica
situamos en el periodo actual, tiene su origen mas remoto en el ochocientos, en los ini-
cios del materialismo histérico. A través de la repeticién ecléctica de los estilos del
pasado, del “Art Nouveau”, de los ismos, de la primera posguerra hasta el momento
presente, se esta dando vueltas, con visos mas o menos aceptables de sinceridad, alrededor
del dificil tema del arte religioso. Bastard que la confusién de valores, que sucede a
la dramatica transformacién social de nuestra época, adquiera suficiente importancia
para dejar al descubierto el equivoco de que una iglesia construida en estilo neorro-
méanico o neogético pudiera responder, en pleno siglo X1X, a un sentimiento religioso
del ochocientos como puede serlo’ para nosotros una iglesia racionalista que se construya
sin partir de la realidad religiosa actual.

Para muchos ha resultado ficil atribuir esta crisis a la poca religiosidad de nuestra
época comparindola con la de otros siglos; equivoco histérico, cuya demostracién reba-
saria el marco de este articulo. Lo mismo podriamos decir en relacién con el artista.
No sabemos por qué inexplicable designio muchos artistas modernos laicos o no catélicos
han aportado en estos ultimos tiempos a la Iglesia las expresiones mas depuradas de

1



o~ w, M,
< i e e 2 M
‘T {— e e g IM .
<3 P 5 &3
=5 NS e =5
=9 \ &)
=2 = 3
O = AN S o
- Sz
==

e
AW

S
&
)

N\
&——

Aff /r.llzﬁ-no/// <
N Tl
RS ITIERRIRE
> =
=

% . A
N ~
// ow/\/ Nt
/ ’ff{

de San Pablo, Londres.

Basilica de San Pedro, Roma.

Catedral

= ,,..ﬂy,- AN
N

N




su arte. Y también resulta particularmenteinteresante observar que este hecho se haya
producido en Francia, actualmente escenario “de un  impresionante resurgir 1'e11;g'iqso.
Léger, Matisse y ahora Jean Cocteau, entre otros, han decorado los muros sagrados'con
pinturas, mosaicos y vidrieras. Mucho se ha especulado sobre la necesaria religiosidad
del artista, cuestion que depende, naturalmente y en gran parte, del espiritu de la época
de la cual el artista forma parte. A propésito de la sorprendente iglesia que Le Corbusier
ha construido en Rondchamp y que tanto. revuele ha producido entre los medios inte-
lectuales catélicos de todo el mundo, el arquitecto y critico italiano Rogers plantea la
intrigante y confusa cuestion de que un artista no catélico haya podido construir-la
méis bella iglesia catélica contemporanea, en términos que creemos interesante -trans-
cribir literalmente: “Lo importante—comenta .el articulista—no es ser: practicante, sino
artista, es decir, capaz de interpretar el hecho religioso en si mismo.” Y mas adelante,
considerando este caso comparativamente con el de tantos arquitectos del Renacimiento,
creyentes o practicantes a su manera: “..no es insinceridad, sino simplemente una
participacién profunda en los ideales de los demés y una capacidad para potenciar hasta
la sublimacién cunalquier simbolo que sea digno de un pensamiento - poético”.

Para llegar a una conclusién de cémo habria de ser el templo actual, importa con-
centrar la atencién sobre un hecho. La iglesia cristiana, como tipo- constructivo, tal como
aparece tradicionalmente desarrollindose y. madurando estilisticamente a través de las
generaciones, desaparece del panorama histérico con las tltimas iglesias barrocas, expre-
sién de la Contrarreforma, y que con una unidad estilistica extraordinaria aparecen y
sefialan los limites del mundo catélico de aquel momento. Con eclecticismo, las inter-
pretaciones personales, respondiendo a los estilos histéricos, dan lugar a wuna. gran
variedad de templos entre los cuales es dificil encontrar otro comin denominador que
las exigencias inalterables que afectan a las normas de la liturgia. La técnica moderna
aplicada a la arquitectura religiosa, como el gotlco en hormigén”, de Perret, no logra
evadir una inmediata sugerencia arqueoldgica, una mtehgente transposicion. Su aporta-
¢ién auténtica responde, ante todo, al hecho de haber vinculado la técnica moderna
con la arquitectura religiosa, cerrando, por tanto, el ciclo del hlstorlclsmo para abrir
paso a una nueva y libre tradicién.

La contraposicién entre individuo y colectividad, entre vida privada y vida social,
que a lo largo del ochocientos se hace patente en forma de exaltacién personal, de
aspiracién a la genialidad por parte del artista, perdura hoy en escala mas modesta. Este
conflicto, centrado por la defensa de la libertal individual, abarca el panorama entero
de nuestra época. En arquitectura se hace patente la necesidad de persistir en formas
de expresién mas estables, aunque con una gran elasticidad de aplicacién. Cerrado el
ciclo de los grandes maestros, y superada la fase polémica y revolucionaria del movi-
miento moderno, las jévenes generaciones han aceptado un manerismo evolutivo para des-
arrollar sobre una base consolidada una nueva tradicién arquitecténica. Si realmente

el problema de la arquitectura religiosa actual consiste en llegar a un tipo o a unos

tipos constructivos, equivalentes en lenguaje actual a la variedad de la tipologia del

Boceto de Le Corbusier pare
la iglesia de Ronchamp. Vis:
ta desde el valle.

Le Corbusier, el arquitecto, entrega al arzobispo Dubois, de Be-
sangon, las llaves de la iglesia. El principe de la Iglesia habla desde
el pilpito a Le Corbusier y a la muchedumbre baiiada por el sol:

“Se ha dicho cierta vez que, en el siglo de las catedrales, surgié
un estilo que trajo consigo un torrente de exaltacion espiritual, y que
llevé al arte a una consagracion, al olvido de si mismo y a la alegria
de vivir. Algo de esta intima elevacién, suponemos, habrd sentido
también usted. cuando alzé estos muros en el espacio. Este “rasca-
cielos de Maria”, que domina desde lejos toda la comarca, fié para
usted lo mismo que dijera acerca de los constructores del siglo XIII:
un acto de optimismo.

Y ahora nos confia esta capilla tal como en 1952 confié a Claudius
Petit lo Unité d’Habitation. Como usted dijo entonces, “la habia cons-
truido para hombres”. Aqui, caro sefior, trabajé por Dios y para
nuesira Madre.”




templo cristiano, nuestra atencién debera dirigirse preferentemente a estos ensayos en
los que la aportacién individual tiene todavia una tltima oportunidad para manifes-
tarse, dada la relativa libertad plastica que el tema ofrece. Podemos afirmar que hoy
existe, dentro de la heterogeneidad de la arquitectura religiosa que se construye en los
diferentes paises, un repertorio de elementos figurativos que se presentan simultdnea-
mente y con la suficiente insistencia y generalidad para poderlos considerar integrantes
de una sintesis definitiva, o sea de la iglesia moderna tipo.

Como ilustracién, y con el fin de situar el problema, aunque sea por absurdo, nos
referiremos a dos obras excepcionales, sin duda las dos mejores obras de la arquitectura
cristiana moderna: la cripta de la Colonia Giiell, de Antonio Gaudi, y la Capilla de
Notre Dame du Haut, de Le Corbusier.

La identidad cultural de estas dos obras extraordinarias, que no debemos confun-
dir con ciertas semejanzas formales menos importantes, nos lleva a un analisis compa-
rativo que nos ayudard a comprender, no solamente los contenidos estéticos, sino también
los religiosos que las mismas encierran. Parece que en ambas el problema de fondo
se haya planteado idénticamente, lo cual nos induce a sospechar en una relacién directa.
Primero, en el aspecto polémico, atacando en sus raices la técnica constructiva sobre
la cual los dos arquitectos desarrollan casi toda su obra. En Gaudi, la esterotomia de
la piédra; en Le Corbusier, el hormigén armado. Para el primero, el analisis de la
curva de presiones le lleva a la solucién del problema estético, de acuerdo con una
fiel interpretacién plastico-geométrica de las lineas de fuerza, de las curvas de presiones,
inclinando las columnas segiun la direccion de las mismas. En Rondchamp, el hormigén
armado empleado por Le Corbusier, casi siempre como estructura reticular, adquiere
en esta obra la maxima expresién plastica al ser utilizado de acuerdo con las condiciones
que ofrece su fluidez, como si fuese una escultura moldeada. Basta comparar el ensayo
de las funiculas de la cripta gaudiniana con la maqueta en alambre y papel de Rond-
champ.

También la componente naturalista esta presente en ambas obras, ya sea por imitacién
o repeticion del paisaje mediterraneo en la una; y en la otra, por el amplio paisaje
francés de ondulados prados y colinas verdes. Este parece ser el motivo, casi panteista,
el puente entre la inspiracién poética y la religiosa. “Empezamos, pues—dice Le Cor-
busier—, imaginando una acustica paisajista, tomando como testimonios los cuatro hori-
zontes, que son: por un lado, el llano del Saona; por el opuesto, los Ballones de Alsacia,

Capilla Giiell, Barcelona.
Antonio Gaudi, arquitecto.




Emil Steffan. Interior de la iglesia
de San Francisco, en Colonia.




y: por los otros dos lados, los valles contiguos. Buscamos formas que respondieran a
estos horizontes, que los acogiesen. Al interior imaginamos una sinfonia de sombras,
de claroscuro materializado en una ruda superficie de “gunita”, simplemente encalada
en toda su extension.

En ambos, también, los “ismos” figurativos son el tema plastico suceddneo emocional
de la pintura y de la escultura como elementos que en lugar de estar “en” estan “sobre”
la arquitectura; naturalismo y simbolismo en el uno, purismo y cubismo en el otro,
y en un sentido tal que ambicionan la integracién definitiva de estos ismos, al complejo
arquitectonico,

Esta inclinacién naturalista—de partir del paisaje inmediato como motivo de compo-
sicién, reflejaindolo o recogiendo su eco en forma musicalmente similar a punto y con-
trapunto—tiene un hondo sentido religioso. Una identificacién del templo, como casa
de Dios, con el gran exterior, el universo, nos induce a interpretar la intencién del )
artista, imaginando el templo como un microcosmos representativo del mundo entero;
como un espacio cerrado, pero no ajeno a la presencia del universo, y en el que la
idea de la divinidad adquiere su pleno sentido. Como vivencia integral, y por tanto
como vivienda religiosa, esta conciencia césmica, reducida al recinto del templo, contri-
buye a asociarnos a la idea del Dios Creador (el Pantocrator de las pinturas murales
romanicas) ; a la ubicuidad divina, al sentido ecuménico de la fraternidad cristiana.
Dificilmente este sentimiento trascendente puede lograrse con un espacio geométrico,
puramente formalista, limitado por planos, como sucede, por ejemplo, con ciertas iglesias
suizas modernas del periodo racionalista. En Rondchamp un delicioso y significativo
detalle en las- vidrieras policromadas, obra del propio arquitecto, nos revela el indi-
cado propésito: entre inscripciones y representaciones de elementos naturales, plantas,
flores, rios, astros y nubes, en ciertas porciones el vidrio es transparente a la altura
normal de la visién. Por esta mirilla, a través de la cual se contempla el paisaje lejano,
la evasién o la comprensién del mundo real es todavia posible, porque quiza sea nece-

. saria esta referencia a la realidad para conseguir una mayor conciencia animica del
espacio- césmico que-la iglesia “representa”.

Es interesante observar cémo los mejores ejemplos de la arquitectura escandinava
coinciden también en un matiz naturalista, que presenta caracteristicas diferentes de las
formas del misticismo catélico y mediterrineo que acabamos de comentar.

El contacto entre el espacio interior del templo y el exterior se realiza abiertamente
a través de superficies acristaladas, con lo cual la Naturaleza forma parte de la compo-
sicién. En algunos casos, incluso el altar queda abierto lateralmente a plena luz, como
en la capilla del crematorio de Abo, en Finlandia, obra de Erik Bryggman, y aparece
ornamentado con elementos vegetales, plantas trepadoras que asciendan por el muro
del fondo del altar, envolviendo el simbolo de la cruz. En otras, como en el conjunto
monumental del crematorio de Estocolmo, de Gunnar Asplund, la fusién del paisaje,
prolongindose extensamente hacia el horizonte a través de la sucesién de los diferentes
edificios que componen el crematorio, produce en el dnimo un indefinido sentimiento
de eternidad, pero de una eternidad considerada méas como un absoluto abstracto que
como una intuicién trascendente del mas alld. Todas esas formas de cultura arquitecténica
religiosa, que se producen en un clima, en una mentalidad racial y en el sentimiento
religioso de un dogma alejado del catolicismo, tienden a mostrarnos la muerte como
un hecho natural, rehuyendo lo que a la misma le imprime mayor caricter religioso
y trascendente, o sea la supervivencia. En las ilustraciones pictéricas de los muros, por
ejemplo, en el crematorio de Estocolmo, antes indicado, el suceso inevitable se presenta
como el punto terminal de la curva de crecimiento y decadencia de la vida simbolizada
por las diferentes edades y comparativamente con los hechos naturales, los arboles en
flor y en fruto, las estaciones del afio, formas de un repertorio alegérico de raiz mate-
rialista y laica con leves acentos de optimismo roussonianos. Y este mismo efecto con-
tribuye al objeto mismo del crematorio.

No hay experiencia cultural despreciable, v menos tratandose de un tipo de arqui-
tectura que actualmente hemos de considerar en fase formativa, a pesar de obras excep-
cionales, como Rondchamp, pero tan vinculadas a la propia personalidad del arquitecto
y por la alta calidad estética de la misma, que escapan a la vez a toda clasificacién y
a toda imitacién. Estas iglesias nérdicas pueden ser, y son, motivo de inspiracién para
la arquitectura catélica actual, discriminando debidamente los errores dogmaticos que
las mismas pudieran encerrar. Tanto o mas que en el dato empirico, el arquitecto debera
atender, para llegar al tipo de iglesia de nuestro tiempo, a las formas del catolicismo
actual que respondan a un sentimiento vivo y actuante del catolicismo presente. Sobre
este ultimo estrato, el templo surgira espontineamente, como un hecho natural.

6






