
Techo de la capilia en el Seminario de Burger· 
land, Prof. Arquitecto R. Kramreiter. Viena. 

-EL TEMPLO CATOLICO DE NUESTRO TIEMPO 
.,.José M.ª Sostres. ArquHeclo 

Ha aparecido en Barcelona un anuario que lleva por título 
"Arte Sacro", con la intención de que los artistas españoles expon­
gan su parecer en tan vital materia. Al hacernos eco de esta pu-· 
blicación, por demás interesante, reproducimos en nuestras páginas 
los textos "El templo católico de nuestro tiempo" y las respuestas 
que algunos artistas han dado a la consulta de "Qué orientación 
debe darse al arte sacro. actual". 

La crisis de la arquitectura religiosa, que por un fenómeno de refracción histórica 
situamos en el período actual, tiene su origen .más remoto en el ochocientos, en los ini· 
cios del materialismo histórico. A través de la repetición ecléctica de los estilos del 
pasado, del "Art Nouveau'', de · los ismos, de la primera posguerra hasta el momento 
presente, se está dando vueltas, con visos más o menos aceptables de sinceridad, alrededor 
del difícil tema del arte religiosó. Bastará que la confusión de valores, que sucede a 
la dramática transformación social de nuestra · época, adquiera suficiente importancia 
para dejar al descubierto el equívoco de que una iglesia construída en estilo neorro· 
mánico o neogótico pudiera responder, en pleno siglo x1x, a un sentimiento religioso 
del ochocientos como puede serlo· para nosotros una iglesia racionalista que se construya 
sin partir de la realidad religiosa actual. 

Para muchos ha resultado fácil atribuir esta crisis a la poca religiosidad de nuestra 
época comparándola con la de otros siglos; equívoco histórico, cuya demostración reba· 
saría el marco de este artículo. Lo mismo podríamos decir en relación con el artista. 
No sabemos por qué inexplicable designio muchos artistas modernos laicos o no católicos 
han aportado en estos últimos tiempos a la Iglesia las expresiones más depuradas de 

1 



Capilla clei Pazzi, 
Florencia. 

Iglesia de San Ambrosio, 
Milán. 

Iglesia de Athos, 
Grecia. 



su arte. Y también resulta particularmente ' inretesarite observar · que este he~ho· ·se haya 
producido en Francia, actualmente escenario : de un . .iÍppresionanté ·, resurgir religioso. 
Léger, Matisse y ahora Jean Cocteau, entre otros,• han decorado _ los . müros sagra.dos ._'con 
pinturas, mosaicos y vidrieras. Mucho . se ha esp·eculado sohr.e la necesaria· religiosid~d 
del artista, cuestión que depende, natural~ente y en gran p arte, del ~spíritu de la· época . 
de la cual el artista forma parte. A propósito de· la sorprendente .·iglesia que Le· Corhusier 

ha construido en Rondchamp y que tanto . revuelo ha produCido entre los medios inte­
lectuales católicos de todo el mundo, el arquitecto · y cdtic~ italiano , Rogers .plantea, .. la . 
intrigante y confusa cuestión de que un. artista no católjco haya podido · construir · Ik 
más bella iglesia católica contemporánea, en términos que creemos interesante . tranS.. 
cribir literalmente: "Lo importante-comf nta .el ~rtic11li-sta-no es sep prá~ticante, sÍno . 
artista, es decir, capaz de interpre:ar el hecho religioso en sí mismo." . Y más adelanté, 
considerando este caso comparativamente cor;_: el de tant~S arquitec_tos del RenacimientJ, 
creyentes o practicantes a su manera: " .. . no e.s insinceridad, sfüo simplemente una 
participación profunda en los ideales de lo ~ demás . y una capa~idad para pote~ciar hast~ 
la sublimación cualquier símbolo que sea digno . de un · pensamiel_lto poéti~o" ... 

Para llegar a una conclusión de cómo háhría de . ser· el templ? actual, importa con~ 
centrar la atención sobre un h echo. La .iglesia cristiana,' como tipo constructivo, tal como 
aparece tradicionalmente desarrollándose y. madurando. estilisticamente a través de la!s 
generaciones, desaparece del panorama histórico con las últimas Ígl~sia ~ barrocas, expr~: 
sión de la Contrarreforma, y que con una unidad estilística extr¡10°rdinaria aparecen y 
señalan los límites del mundo católico . d~ aquel momento. Con eclecticismo; las intet ­
pretaciones personales, respondiendo a lo s . estilos" h.istórico s, dan lugár a· una . gra~ 
variedad de templos entre los cuales es difícil encontrar ott;Ó común denominador qúe 
las exigencias inalterables que afectan a las . no1;mas de la liturgia: La técnica modern~ 
aplicada a la arquitectura r eligiosa, como el " g.ótÍco en h.orn~igóri", de Perret, no log~a 
evadir una inmediata sugerencia arqueológica, una· inteli gente transposición. Su aporta· 
ción auténtica responde, ante todo, al hecho di! hahe·r vinculado la técni ca moderi::ia 
con la arquitfctura religiosa, cerrando, p_or" tanto, el ciclo del · historicismo, para abrir 
p aso a una nueva y libre tradición. . 

La contraposición entre individuo y colectividad, · entre vida ¡frivada y vida · social; 
que a lo largo del ochocientos se hace patente en forma de exaltación personal, de 
aspiración a la genialidad por parte del artista, perdura hoy en escala más modesta. Est(! 
conflicto, centrado por la defensa de la liberta! individual, abarca el panorama enter~ 
de nuestra . época. En arquitectura se hace patente la necesidad de persistir en forma s 
de expresión más estables, aunque con una . gran elasticidad de aplicación. Cerrado el 
ciclo de los grandes maestros, y superada la. fase poléínica y revolucionaria del .moví' 
miento moderno, las jóvenes generaciones. han aceptádq . un ~anerismo evolµti~o . pár~ 'Jd . 
arrollar sobre una · hase consolidada una nueva tradición arquitectóiiíca. Si r·eál~ent~· · 
el problema de la , arquitectura religiosa ~Ctual · _Consiste e.n e llegar a u~ tipo ? a ull~;)s~ · .:.· 

tipos constructivos, equivalentes en lenguaje actual a la vade dad de la . tipol~gÍa . 4~¡: .. 

Le Corbusier, el arquitecto, entrega al arzobispo Dubois, .de Be­
smu;on, las llaves de la iglesia. El príncipe de la Iglesia habla desde 
el púlpito a L~ Corbusier y a la muchedumbre bañada por el sol: 

"Se ha dicho cierta vez que, en el siglo de las catedrales, surgió 
un estilo que trajo consigo un torrente de exaltación espiritual, ·y qmr 
llevó al arte a una consagración., al olvido de sí mismo y a la alegría 
de vivir. Algo de esta íntima elevación, suponemos, habrá sentido . 
también usted., cuando alzó estos muros en el espacio. Este "rasca· 
cielos de María", que domina desde lejos toda: la comarca, fzié para 
usted lo mismo que di,iera acerca de los constructore.~ del siglo XIII: 

un acto de optimismo. 
Y ahora nos confía esta capilla tal como en 1952. con.fió a Clazidius . 

Petit la Unité d'Habitation. Com·o u;ted dijo 'ento'nces, "la había cons·_- ' 
truído para hombres". Aquí, caro señor, trabajó por Dios y para 
nuestra Madre." 

Boceto de ie Corbusier para 
la iglesia de Roncht;1mp. Vis! 
ta desde . el vall~. : · · 

3 



4 

templo cristiano, nuestra atención deberá dirigirse preferentemente a estos ensayos en 
los que la aportación individual tiene todavía una última oportunidad para manifes­
tarse, dada la relativa_ libertad plástica que el tema ofrece. Podemos afirmar que hoy 
existe, dentro de la heterogeneidad de la arquitectura religiosa que se construye en los 
diferentes paíoes, un repertodo de elementos figurativos que se presentan simultánea­
mente y con la suficiente insistencia y generalidad para poderlos considerar integrantes 

de una síntesis definitiva, o sea de la iglesia moderna tipo. 

Como ilustración, y con el fin de situar el problema, aunque sea por absurdo, nos 
referiremos a dos obras excepcionales, sin duda las dos mejores obras de la arquitectura 
cristiana moderna: la cripta de la Colonia Güell, de Antonio Gaudí, y la Capilla de 
Notre Dame du Haut, de Le Corbusier. 

La identidad cultural de estas dos obras extraordinarias, que no debemos confun­
dir con ciertas semejanzas formales menos importantes, nos lleva a un análisis compa­
rativ(> .que nos ayudará a comprender, no solamente los contenidos estéticos, sino también 
los religiosos que las mismas encierran. Parece que en ambas el problema de fondo 

se haya planteado idénticamente, lo cual nos induce a sospechar en una relación directa. 
Priniero, en el aspecto polémico, atacando en sus raíces la técnica constructiva sobre 
la cual los dos arquitectos desarrollan casi toda su obra. En Gaudí, la esterotomía de 
la piedra; en Le Corbusier, el hormigón armado. Para el primero, el análisis de la 
curva de presiones le lleva a la solución del problema estético, de acuerdo con una 
fiel interpretación plástico-geométrica de las líneas de fuerza, de las curvas de presiones, 
inclinai:ido las columnas según la dirección de las mismas. En Rondchamp, el hormigón 
armado empleado por Le Corbusier, casi siempre como estructura reticular, adquiere 
en esta. obra la máxima expresión plástica al ser utilizado de acuerdo con las condiciones 
que ófrece su fluidez, como si fuese una escultura moldeada. Basta comparar el ensayo 
de las funículas de la cripta gaudiniana con la maqueta en alambre y papel de Rond­

champ. 

También la componente naturalista está presente en ambas obras, ya sea por imitación 

o repetición del paisaje mediterráneo en la una; y en la otra, por el amplio paisaj e 
francés de ondulados prados y colinas verdes. Este parece ser el motivo, casi panteísta, 
el puente entre la inspiración poética y la religiosa. "Empezamos, pues- dice Le Cor­
busier-, imaginando una acústica paisajista, tomando como testimonios los cuatro hori­
zontes, que son : por un lado, el llano del Saona; por el opuesto, los Ballones de Alsacia; 

Capilla Güell, Barcelona. 
Antonio Gaudí, arquitecto. 



E mil Stef fan. Interior de la iglesia 
de San Francisco, en Colonia. , 1 

., 

5 



1 • 

Yi por los otros dos lados, lo s valles contiguos. Buscamos forma s que respondieran a 
e~to s horizontes, que los acogiesen. Al interior imaginamos una sinfonía de sombras, 
de claroscuro materializado en una ruda superficie de "gunita'', simplemente encalada 

en toda su extensión. 

En ambos, también, los "ismos" figurativo s son el tema plástico sucedáneo emocional 

de la pintura y ele la escultura como elementos que en lugar ele estar "en" están "sobre" 
la arquitectura; naturalismo y simbolismo en el uno, purismo y cubismo en el otro, 

y en un sentido tal que ambicionan la integración definitiva de estos ismo s, al complejo 

arquitectónico. 

Esta inclinación nalUralista- de partir del paisaje inmediato como motivo de compo· 

sición, reflejándolo o recogiendo su eco en forma musicalmente similar a punto y con­

frapunto-tiene un hondo sentido religio so. Una identificación del templo, como casa 
ele Dios, con el gran exterior, el universo, nos induce a interpretar la intención del 

artista, imaginan el o el . templo como un microcosmos representativo del mundo entero; 

como un espacio cerrado, pero no ajeno a la presencia del universo, y en el que la 

idea ele la divinidad adquiere su pleno sentido. Como vivencia integral, y por tanto 

·como vivienda religiosa, esta conciencia cósmica, reducida al recinto del templo, contri· 
huye a asociarnos a la idea del Dios Creador (el Pantocrátor de la s pinturas murales 

rnmánicas); a la ubicuidad divina, al sentido ecuménico ele la fraternidad cristiana . 

. Difícilmente este . sentimiento trascendente puede lograr;e con un espacio ge.ométrico, 
p·uramente . formali~ta, limitado por planos, como sucede, por ejemplo, con ciertas iglesias 

s.hiza s modernas del período racionalista. En Rondchamp un delicioso y significativo 

df!talle en las- vidriera·s policromadas, obra del propio arquite.cto, no s revela el incli­

-caclo propósito: entre ·inscripciones y representaciones de elementos naturales, planta s, 

flore s, ríos, astros y nubes, en ciertas ·porciones el vidrio es transparente a la altura 

normal ele la visión. Por esta mirilla, a través de la cual se contempla el paisaje lejano, 

~ Ja:. evasión o · Ía comprensión del mundo real es todavía posible, porque quizá sea nece· 

. ~ sada esta r-eferencia a la realidad para conseguir una mayor conciencia aníniica del 

espacio- cósmico que . la iglesia " representa". 

Es - interesante observar cómo los mejores ejemplos ele la arquitectura escandinava 

coinciden también en un matiz naturalista, que presenta características diferentes de las 

formas d~l misticismo católico y mediterráneo que acabamos de comentar. 

El contacto ·entre el espado intexior del templo y el exterior se realiza abiertamentel 
a fr~vé.s de su~er~cies ·;cristaladas, con · 10 cual la Naturaleza forma parte de la compo· 

sició_n. _En'· algunos casos, incluso el altar queda abierto lateralmente a plena luz, romo 

en la· capilJa -del_ crematorio d~ Abo, en Finlandia, obra de Erik Bryggman, y aparece 

ornamentado con elementos vegetales, plantas trepadoras que asciendan por el muro 

del· foncl~· J'iei altar, envolviendo . el símbolo de la cruz. En otras, como en el conjunto 

- - mo.num~11tal del crematorio de Estocolmo, de Gunnar Asplund, la fusión del paisaje, 

pr.~longándo_s~: extensamente hacia el horizonte a través de la sucesión de los diferentes 
edificios que componen el crema'torio, produce en el ánimo un indefinido sentimiento 

de eternidad, pero de una eternidad considerada más como un absoluto abstracto que 

como una intuición trascendente del más allá . Todas esas formas de cultura arquitectónica 

religiosa, que se producen en un clima, en una mentalidad racial y en el sentimiento 
religioso de un dogma alejado del catolicismo, tienden a mostrarnos la muerte como 

un hecho natural, rehuyendo lo que a la misma le imprime mayor carácter religioso 

y trascendente, o sea la supervivencia. En las ilustraciones pictóricas de los muros, por 

ejemplo, en el crematorio de Estocolmo, antes indicado, el suceso inevitable se presenta 
como el punto terminal de la r,urva de crecimiento y decadencia de la vida simbolizada 

por las diferentes edades y comparativamente con ·los hechos naturales, los árboles en 
flor y en fruto, las estaciones del año, formas de un repertorio alegórico de raíz mate· 

rialista y laica con leves acentos de optimismo roussonianos. Y este mismo efecto con· 
tribuye al objeto mismo del crematorio. 

No hay experiencia cultural despreciable, y menos tratándose de un tipo de arqui­

tectura que actualmente hemos de considerar en fase formativa, a pesar de obras excep· 

cionales, como Rondchamp, pero tan vinculadas a la propia personalidad del arquitecto 

y por la alta calidad estética de la misma, que escapan a la vez a toda clasificación y 

a toda imitación. Estas iglesias nórdicas pueden ser, y son, motivo de inspiración para 

la arqui~ectura catóHca actual, discriminando debidamente los errores dogmáticos que 

las mismas pudieran encerrar. Tanto o más que en el dato empírico, el arquitecto deberá 
atender, para llegar al tipo de iglesia de nuestro tiempo, a las formas del catolicismo 

actual que respondan a un sentimiento vivo y actuante del catolicismo presente. Sobre 
este último estrato, el templo surgirá espontáneamente, como un hecho natural. 

6 




