ARQUITECTURA

EL ALCAZAR Y LA ARQUITECTURA SEVILLANA ®

Aunque sélo ha llegado hasta nosotros una parte de la suntuosa morada de los
monarcas almohades y de los cristianos después de la reconquista, conserva atin
bastante para poder formar juicio de lo que fué y para que constituya interesante
pagina de la historia del arte sevillano.

Nada hay que pueda darnos idea del palacio de sus gobernadores en los pri-
meros siglos de la dominacién musulmana, antes de la destruccién del califato de
Cérdoba; sélo existen, tal vez, algunas partes del construido por los abbaditas al
constituir en Sevilla su dinastia y declararse esta ciudad en Estado independiente,
palacio que levantan con tal esplendor, que los escritores arabes sélo lo encuen-
tran comparable con la fastuosidad desplegada por el califa de Bagdad Harun el
Rakid, lo cual, aun teniendo en cuenta la exageracién y adulacién caracteristicas de
los escritores arabes, indica que lo encontraban superior a las edificaciones levan-
tadas en Marruecos por Jusuf ben Texfin y sus sucesores de la dinastia de los al-
moravides, y a las construidas anteriormente por los edrisitas, los que con tanta
precisién y entusiasmo describe el Kartas. Seguramente queda gran parte de la
reconstruccion o ampliacién hecha por los almohades, asi como claramente se ven
las realizadas después de la reconquista por los monarcas cristianos, desde D. Pe-
dro I de Castilla.

Para la suntuosa morada de los abbaditas se trajeron las columnas y los mate-
riales de la espléndida ciudad y palacio de Azzahirah, levantados por Almanzor
cerca de Cérdoba, a orillas del Guadalquivir, en competencia con Medina-Azahara,
palacio que fué destruido en las terribles revueltas que asolaron a Cérdoba en los
iltimos afios de su califato, y en los que perecié crucificado Abderrahman, hijo del
gran Almanzor, apoderandose de sus bienes, que fueron aplicados al fisco. La ciu-
dad y palacios de Azzahirah fueron destruidos y arrasados con tal safia, que no
quedé vestigio alguno ni senal del sitio donde estuvo, hasta el punto de que Edrisi,
que escribia en la primera mitad del siglo XII, no le menciona siquiera. En la mis-
ma época fueron destruidos por los feroces africanos otros muchos palacios cor-
dobeses, y seguramente el de Alemiria, levantado también por Almanzor,y saqueada
Medina-Azahara, y entonces debié traerse a Sevilla la interesante y mal llamada
Pila de abluciones, mandada labrar por Almanzor para su palacio de Azzahirah, que
fué encontrada en la calle de Lista y trasladada a Madrid, donde se guarda en el
Museo Arqueolégico Nacional, y ése es seguramente el origen de gran parte de
las columnas del califato que se encuentran en el Alcazar. Este, aunque muy des-
truido o transformado con las obras hechas para adaptarlo a las exigencias de la
distinta organizacién social y acomodarlo a las costumbres, a la vida de cada época

(1) Enh jeala ia de D. Ricardo Veldzg reproduei a conti ién uno de sus iltimos estudios, muy
poco divalgado. Pocos meses antes de morir habia ofrecido ampliarle y corregirle para su publicacién en estas pégi —La
Repaccién.

M



ARQUITECTURA

y de cada pueblo, tan distintas como eran las de la corte de los monarcas africa-
nos y la de los castellanos; y sobre todo las obras hechas para reparar los dafios
ocasionados por los incendios en los siglos XVI, XVII y XVIII, sin contar los que
hayan podido acaecer antes, y de los que no se tiene noticia, ademas de las refor-
mas hechas para convertir gran parte del Alcizar en pequeiias viviendas, para lo
que nada respetaron. Pueden, sin embargo, a pesar de todo ello, seguirse en lo que
resta las transformaciones y lo que cada una representa en la evolucién histérica
del arte. -

Este, al levantar los abaditas su palacio, era en Sevilla el del califato, a cuyo
arte corresponde lo mas importante y caracteristico del Alcazar, lo que confirman
los recientes descubrimientos de Medina-Azahara; y pudiera muy bien pertenecer,
alguna parte al menos, a la obra levantada por aquella dinastia, ya que D. Pedro |
lo que hizo fué més bien decorarlo y ampliarlo, pero no reconstruirlo por completo,
como ha hecho creer la leyenda de su hermosa portada. En ésta se ve la diferen-
cia que existe en los diversos motivos de su decoracién, tanto en la de ella misma,
como con relacién a la del resto del Alcazar, en la que se manifiesta claramente
las artes o escuelas que a ello contribuyeron dentro de las musulmanas y del mu-
déjar, y la procedencia de los artistas, toledanos o castellanos y granadinos unos,
sevillanos otros, y lo que corresponde a sus diversas épocas desde San Fernando
hasta los Reyes Catélicos y Carlos 1.

En el concepto artistico y en las lineas generales de la composicién, en aquello
que se ve o adivina a través de la decoracién que lo embellece, al par que lo des-
figura, y que ésta no ha hecho desaparecer, se halla por completo dentro de las
formas caracteristicas del arte del califato; pero no la disposicién, que es mas bien
mogrebina, como en Marruecos se ha conservado hasta nuestros dias. Asi, la planta
del palacio construido en Mehediya por Muley-Ismael a fines del siglo XVII o prin-
cipios del XVIII, entre 1672 y 1728, segiin el capitin Bernard, es muy semejante a
la parte del Alcézar que comprende el patio de las Doncellas, con las alcobas a
sus lados situadas, y es totalmente distinta de la de los palacios cordobeses de
Medina-Azahara y Alemiria. Por esto pudiera también admitirse como obra le-
vantada por la dinastia africana de los almohades, correspondiendo lo que conser-
va del arte del califato a un influjo todavia existente 0 a un verdadero arcaismo,
como lo conserva la misma Giralda y el Minarete de la mezquita de Hassan en Ra-
bat, contemporaneos de la reconstruccion del Alcazar, y muy especialmente el patio
llamado del Yeso, verdadero monumento de transicion, en elﬁue se mezclan formas
propias del califato y otras de ¢l derivadas con las del arte almohade. Este estilo,
el almohade, estaba ya formado en la época en que se reconstruyé o reformé el Al-
cézar, y con €l los motivos generales de su ornamentacién y composicién que van
a ser luego caracteristicos del arte granadino, al par que conserva otros del cali-
fato de Cérdoba, lo que claramente ensefian los monumentos que de aquella época
existen en Marruecos, o los que aun contribuyen a la riqueza monumental de Sevi-
lla. En esos mismos monumentos se ven las diversas escuelas que a su formacién
contribuyen y los elementos que recibe del arte del califato, alguno de los cuales
no ha fundido o estilizado todavia, o de los que no se ha desprendido por com-

T



ARQUITECTURA

pleto, los que conservan su forma y caracter original, asi como algunos que perte-
necen al arte cristiano anterior a la reconquista de Sevilla, o inmediatamente des-
pués; y es que damos la denominacién de mauritano y almohade a una rama del
arte musulman cuya génesis apenas conocemos. Cronolégicamente coincide el
principio de su formacién con la invasién de la Berberia por las tribus arabes de
los Beni-Hilal y Beni-Soleim, o hilalianos y soleimidas; pero estos pueblos, que tan-
ta importancia llegan a tener en la historia del Africa occidental, la que invaden,
— dice Ben Jaldun — como una nube de langosta, ¢pudo influir también en la for-
macion del arte musulman hispanomauritano? Pregunta es ésta a la que es hoy muy
dificil contestar.

Estas tribus aparecen en la Arabia, en los desiertos de Hedjaz, en la época de
los abbassidas, extendiendo sus correrias hasta el Irak y la Siria; unidos a los kar-
matas, derrotan a los fatimitas, arranciandoles todas las conquistas hechas al invadir
el Asia; derrotados luego por los mismos fatimitas, el califa El Aziz los transporta
al Alto Egipto, estableciéndolos a orillas del Nilo, donde estin mas de medio siglo,
hasta que hacia el afio 1049 encuentra el califa fatimita ocasién de desprenderse
de huéspedes tan molestos, lanzindolos sobre la Berberia, donde llegaron a domi-
nar la provincia de Barka, la Tripolitania y Kairuan, con toda la parte septentrio-
nal de la Tunisia o lfrikiya y gran parte del Magreb central, penetrando en
Marruecos en 1188 llevados por Abu-Yusuf, que se arrepiente luego de haber
introducido en él gente tan turbulenta. Esto hace que el elemento arabe, que habia
sido destruido con la caida de los arlebitas, se encuentre mezclado de nuevo y
hasta llegue a sobreponerse al berebere, arabizando todo el Norte de Africa com-
prendido desde la Tripolitania hasta las costas del Atlantico, que adopta sus cos-
tumbres y su idioma. En el siglo y medio transcurrido desde la invasién del Africa
del Norte, 1049, hasta su entrada en Marruecos en 1188, nada hay, conocido al
menos, en el territorio por ellos dominado, que pueda mostrarnoslo claramente en
el concepto del arte. Este pueblo se componia de gran niimero de tribus némadas
de diversas condiciones étnicas, y con ellos pudieron entrar en Africa otras tribus,
familias o individuos de distinta raza y origen, de ésas de las que las cronicas nada
dicen, absorbidas por aquéllas, y que a veces el arte senala. Este pueblo, en su
contacto con los del Oriente, tuvo que sufrir su influjo, y cuando se visita el exten-
so territorio que comprenden la Tunisia y la Argelia, tribus que figuran como per-
tenecientes a él presentan caracteres completamente distintos, y en algunos con-
ceptos relacionados con los de la Persia, la Siria Damascena y el Bajo Egipto,
seiialando en sus costumbres y su arte distinto origen, pudiendo citar, entre otras,
por su caricter especial, la tribu de los Ouled Nail, o Beni Nail, fraccién de la gran
tribu arabe de los zor-ba, o zoghba, que forman hoy una gran confederacién de
tribus que ocupan extensos territorios de la provincia de Constantina.

Los pueblos ejercen su influjo directa o indirectamente, y es indudable que
estas tribus debieron contribuir a la actividad de relaciones con el Oriente musul-
man, de donde procedian. Cuando la ruina de Kairuan, motivada por la invasién
arabe, y las provincias de Barka, Tripolitania y de Tunisia caian bajo su yugo, la
Kalaa de los Beni Hammad se convertia en la metrépoli de la Tunisia y del Mag-

e



ARQUITECTURA

hrel central. A ella concurrian los habitantes de la Ifrikiya, y atraia — dice El Bekri,
que escribia en el siglo XI — las carabanas del Irac, del Egipto, de la Siria y de to-
das partes del Hedjaz, es decir, de los puntos de donde procedian los arabes hila-
lianos y soleimidas, lo que prueba que éstos habian sostenido y facilitado las rela-
ciones con aquellos pueblos y su inmigracién, lo que tenia que reflejarse en el
arte. Los pueblos, como los individuos, como la materia misma, muestran sus apti-
tudes caracteristicas o sus condiciones cuando se les pone en condiciones favora-
bles para manifestarse o desarrollar las que tienen en verdadero estado latente.

El arte del califato de Cérdoba es en el mahometismo el mas antiguo que co-
nocemos que llegara a su completa unidad y desarrollo, estilo que contiene cuanto
constituye un estilo arquitecténico, asi en sus leyes de composicién como en su
estructura y en la ornamentacién, desde la columna propia, que es uno de los ele-
mentos tipicos de toda arquitectura, y que ninguna otra escuela musulmana llegé a
tener en su tiempo ni llegé luego a igualarla, mas que la escuela granadina, o nase-
rita, y de la que deriva la de Zaragoza, que conserva la forma del capitel clasico,
aunque no sus proporciones, y en la que figura ya la flora que ha de caracterizar a
la arquitectura hispanoérabe, hasta los motivos todos de la decoracién, y, lo que
mas distingue una arquitectura, la manera de cubrir los edificios, presentando sus
artesonados totalmente distintos de cuanto produjo el arte musulman en sus diver-
sas escuelas, hasta la béveda o ciipula, tan caracteristica como puedan serlo la ro-
mana, la bizantina o la gética.

Los restos encontrados en Medina-Azahara, asi como otros objetos antes cono-
cidos, muestran cémo los caracteres de su arquitectura abarcaba todas las artes
industriales.

Llega el arte helénico a una severidad, a una grandeza y sencillez, a una légica y
armonia entre la composicién y decoracién que ningiin otro logré alcanzar, lo que
universalmente se le reconoce; pero no se ha hecho la misma justicia a un arte que
realiza las maravillas que enriquecen toda la extensién del gran imperio musulman
con una extraordinaria variedad dentro de unos mismos caracteres generales, sin
que entre en su composicion ni tenga que recurrir a la representacién de los seres
vivos, no sélo de la raza humana, sino de la fauna toda y de la flora, y ninguna
escuela lleva esto a tal rigor como la occidental, comprendiendo la egipcia, la his-
pana y la mauritana, y, antes que ninguna otra, la del califato cordobés.

En el arte persomahometano suele emplear, aunque en época relativamente
moderna, al menos en lo conocido, composiciones en las que entra la figura hu-
mana, los seres animados, la flora realista, la pintura mural con las grandes com-
posiciones de asuntos de la historia, el paisaje y la leyenda, aunque no en la arqui-
tectura religiosa, excepcion hecha del retrato de Ali que figura en la gran mezqui-
ta de Hispahan, y siempre en pintura y en esmalte ceramico o en las iluminaciones
de sus libros, y rara vez en escultura o en bajorrelieve, y pinturas que se conserva-
ban en antiguas iglesias cristianas convertidas en mezquitas, de los que aun existen
interesantes ejemplos en Oriente, han hecho creer a viajeros de épocas en que
esto no sabia distinguirse que estaban ejecutadas después de destinado el templo
al nuevo culto; pero en el arte hispanomahometano, los casos que se citan como las

— 087 —



ARQUITECTURA

célebres pinturas de la Alhambra, la Fuente de los Leones, la estatua de Zhara que
da nombre al palacio de Medina-Az-Zhara, son tan aislados y excepcionales, que
no contradicen la ley, antes bien la confirman, pues no pueden nunca considerarse
como base o elementos de su composicién, realizando tantas maravillas sin tener
que recurrir a nada que pueda en ningilin concepto representar la naturaleza ni la
vida real. '

Si se suprimen en los monumentos de la antigiiedad, de la Edad Media y del
renacimiento las obras maestras de la pintura, la escultura, el bajorrelieve que los
decoran, habran dejado de asociarse a ellos los nombres de Fidias, Miguel Angel,
Rafael, Leonardo de Vinci y tantos otros que con sus obras han dado a los monu-
mentos realce y renombre y los principales elementos de su composicién y de su
belleza, aunque algunas conserven las hermosas y severas lineas de su estructura.

En el Alcazar sevillano, salvo los frisos de. la época de D. Pedro I, situados
donde dificilmente se da nadie cuenta de que existen, es preciso que llegue el re-
nacimiento italiano, con Isabel la Catélica y Francisco Nicoloso, para que veamos
por primera vez la pintura religiosa, el cuadro, figurar entre los elementos de su
decoracién, y luego, con Carlos | y Felipe Il, la pintura mural y los zécalos con las
grandes composiciones pictéricas en sus frisos de barro esmaltado; pero no en es-
cultura ni en bajorrelieve, no obstante llenarse por el mismo tiempo Sevilla entera
con sus obras. '

El arte del califato de Cérdoba fué ademas la escuela musulmana més impor-
tante y original de la rama que abarcé todo el occidente del imperio musulman, y
que con iguales caracteres comprendié la Espaiia y el Norte de Africa, desde las
orillas del Atlintico hasta las fronteras del Egipto, y aun el Egipto mismo, espe-
cialmente al llevar a él los fatimitas con su dinastia el arte de Kairuan, su antigua
capital, y el de la lfrikiya y el Maghreb central, produciendo una verdadera reac-
cién o restauracién del Occidente contra el influjo directo del Oriente, represen-
tado alli por el arte de los tulunidas.

Destruido el califato cordobés en los comienzos del siglo XI, su arte, lejos de
desaparecer totalmente, subsistié ejerciendo marcado influjo en los que le suceden,
adaptandose y sometiéndose a las nuevas formas y transmitiéndoles, no sélo sus
elementos y temas, sino, lo que es mas esencial, la estructura de sus principios de
composicién, lo que, como todo en la vida de los pueblos, obedece a una ley his-
térica.

En el mundo occidental mahometano, en el periodo que precede a la hegemo-
nia de los dos grandes imperios magrebinos o mauritanos de almoravides y almo-
hades, en medio de la anarquia producida por las eternas luchas y revueltas que
llenan la historia del Norte de Africa,y que ocasionan continuas modificaciones
etnograficas, luchan por la supremacia dos grandes poderes: los fatimitas de Kai-
ruan y los omniadas de Cérdoba, y con ellos un palido reflejo de los edrisitas, con
pasajeros conatos de reconstituciéon y de independencia, o sometidos alternativa-
mente a una u otra de aquellas dos poderosas dinastias.

A la caida de la de los arlebitas, dinastia que comienza en el afio*800 con

Ibrahimben-El-Arlebita, y termina con la-huida a Egipto en 909 de Ziadet-Allah III,
N,



ARQUITECTURA

y con €l la dominacién drabe en Africa, se forma la de los obeiditas o fatimitas (910),
con Obeid-Allah-El-Mehdi, la que dura en Africa hasta que el Moezz conquista el
Egipto y traslada a él en 972 la silla de su imperio.

Poco tiempo después de fundada la dinastia fatimita en lfrikiya, se produce la
revuelta de Abu-Jezid, llamado el hombre del Asno, que dura desde 934 a 947, el
que se separa de los fatimitas buscando el apoyo de los omniadas de Espaiia, a los
que ofrece homenaje de fidelidad. Estos, los omniadas, buscaban establecer su
influencia y dominio en el Maghreb central, para lo que en 902 enviaron una expe-
dicién, la que concerté con los beni-mesguen, fracciéon de los azdedja, un tratado
por el cual les cedieron el territorio en que fundaron la ciudad de Orién, la prime-
ra colonia omniada en aquella regién africana, y pocos afios después, hacia 926, se
establecieron en Melilla. Abul-Aich Ahmed (llamado el Jedel), hijo de Kacem-
Kennum, jefe de los edrisitas, que sucede a su padre en 949, rompe con los fatimi-
tas y ofrece vasallaje a Abder-Rahman IIl (en Naser), cuyo ejemplo siguieron otros
miembros de aquella familia, quedando toda la regién septentrional del Maghreb
bajo la soberania del califa de Cérdoba, al que El Fadel cedié Tanger y Ceuta.
Al propio tiempo que el Maghreb central, Yala-ben-Mohamed y Bohamed-Ben-
Khazer, emir de los Mag-rua, abandonaba a los fatimitas, recibiendo la investidura
de los omniadas, con lo que los Maghreb, central y extremo, con inclusién de Fez,
reconocieron la supremacia de los omniadas de Cérdoba.

Vencido el edrisita el Hassan-ben-Kennun por R’aleb, general del califa de
Cérdoba Al-Haken II, desaparecen los tltimos restos del reinado de los edrisitas.
En 973, R’aleb penetra en el interior del Maghreb, y en la parte meridional, y esta-
blece la autoridad de los omniadas y nombra dos gobernadores en Fez para los
barrios de Kairuan'y del Andaluz, haciendo la entrada triunfal en Cérdoba, llevan-
do como trofeo de su victoria al edrisita el Hassan-ben-Kennun, al que el califa
Al-Haken II colma de regalos, dejandole marchar libremente. Pero poco tiempo
después, en 984, olvidando tal generosidad, abandona el Egipto y entra en Africa
con el apoyo del califa fatimita; derrotado y abandonado por sus auxiliares los
beni-ifrene, se somete a Almanzor, quedando de nuevo en 987 los dos Maghreb
sujetos al califato de Cérdoba.

Resulta que en el siglo X el Norte de Africa estuvo sometido a los fatimitas y
a los omniadas, y a éstos los Maghreb extremo y medio en la época mas brillante
del califato y de su arte, hasta la caida de esta dinastia, lo que necesariamente tenia
que reflejarse en su arte, sobre todo en su arquitectura.

En la Tunisia, el arte que produce la gran mezquita de Kairuan, la Djama Zei-
tuna de Tinez y la de Sfax, se ha conservado casi hasta nuestros dias, luchando
con los nuevos estilos e influjos del extremo occidental del Africa y de Andalucia,
y hasta con el renacimiento italiano, que desde el comienzo de la época moderna
invade aquella region. Hace pocos afios he visto levantar construcciones en Kai-
ruan que andando el tiempo, cuando éste haya impreso su huella, ha de ser dificil
conocer la época a que pertenecen.

En el Africa occidental no tuvo esa persistencia, sometiéndose a los influjos de
los artes almoravide, almohade y andaluz, y no se conoce, publicado al menos,

— 289 —



ARQUITECTURA

ningdn monumento que corresponda al arte del califato cordobés; pero los influ-
jos de este arte en su composicion, en sus mas esenciales caracteres, se manifies-.
tan, persisten hasta nuestros dias, en la Argelia, Tremecen y Marruecos, siendo de
gran interés el que pueda llegarse a conocer lo que reste, si algo se ha conser-
vado de las mezquitas construidas en el siglo IX, por las inmigraciones de Kairuan
y de Cérdoba que dieron nombre a los dos barrios de Kairuan y Andaluz, en Fez,
y que podamos conocer, no por conjeturas y deducciones, sino con datos positi-
vos, el arte de esta regién en el momento de formarse el del periodo almohade,
como en Espafia nos dan a conocer la extensién y persistencia del arte del califato
de Cérdoba los pocos restos que aun se conservan en larragona, Zaragoza, To-
ledo, Niebla, y el mismo arte cristiano, por los influjos que de él recibe, como, en-
tre otros, el de su caracteristica béveda de cruceria. Pero volviendo a lo que tiene
més relacién con el arte sevillano anterior a la reconquista por San Fernando, el
que lo caracteriza, no pasa geogrificamente del limite de Marruecos a Ujda.y Tre-
mecen, y siguiendo el litoral hasta Argel, aunque encontremos alguno de sus ele-
mentos en toda la extensién que alcanzaron los imperios almoravide y almohade;
pero esos mismos elementos se ve que no corresponden a un arle propio, sino a
importaciones aisladas. El mismo arte de la Kalaa de los beni-ammad y de todo
el territorio dominado por los ammaditas, en lo poco que de él conocemos, es un
arte que no guarda mas relacién con el del Maghreb extremos y con el andaluz
contemporineo que el de algunos motivos anilogos de los que son generales a
todas las ramas del arte mulsulman, y en algunos detalles tiene mas relacién con
las escuelas de la Persia y del Egipto que con las del Africa occidental. Otras,
como en la mezquita de El Adhuc, en el oasis de Tozer, en el Djerid o El Belad-
el-Djerid en la Tunisia, en la que se encuentran juntos en su ornamentacién mo-
tivos anilogos a los que decoraban la mezquita de Samara, del primer periodo de
la dinastia de los abbassidas, y a los de la de Ybn Tulun en Egipto, con otros de
los estilos mauritano y granadino, motivos que estan tratados a diversas escalas, lo
que aumenta su falta de unidad, y en los que se ve el influjo de antiguas construc-
ciones de las épocas en que esta mezquita se construys o reformé, siglos Xl
a XIV, y aun pudieran algunos proceder de ellos, contribuyendo a su valor arqueo-
légico.
Hubiera deseado exponer, dentro de lo que hoy es posible, el cuadro de lo
que con més interés para nuestro arte presenta el Africa del Norte, desde la Tripo-
litania y la Tunisia hasta el extremo occidental, en el periodo que precede al gran
" imperio almohade, que comprendi6 también la Espaia musulmana, para mostrar sus
diversos caracteres, que acusan también diverso origen; pero esto tendria que ha-
cerse graficamente, Ginico medio de exponer de manera clara y precisa la gran va-
riedad que presenta, dificil de exponer con la pluma; he querido, ademas, exponer
el producto de observacién propia, no lo que se puede encontrar en las obras co-
nocidas, y en las que se hallarian facilmente observaciones mas extensas de las que
yo podria presentar aqui; en cuanto a las crénicas de los antiguos historiadores, no
dan formas concretas, sino sélo descripciones, no siempre faciles de interpretar, o
datos histéricos que suelen ser de gran valor para aclarar y fijar lo que los monu-

— 290 —



ARQUITECTURA

:
.
i

SeviLra. — EL ArcAzar. PLANTA.

Las partes negras son las mahomet las rayadas, las mudéjares; las bl las modernas. —1. Patio ‘de las Doncellas.
IL. Salén de Embajadores. —1Il. Patio de las Mufiecas. — IV. Sala de Justicia. — V. Patio del Palacio del Yeso.
(Plano de Gomez Milldn.)

mentos dicen con su lenguaje mas claro y méas preciso; por eso sélo ofrezco en
este trabajo el resultado de mis estudios o de mis apuntes de viaje, no proponién-
dome tampoco, respecto del Alcdzar, mis que exponeros ligeras observaciones
respecto de algunas de las partes que tienen mayor interés, falto de tiempo y de
valor para molestar con la exposicién y la critica que hubiera necesitado el exten-

L )



ARQUITECTURA

derlas a todo €I, pues un estudio o anilisis completo de un monumento que sinte-
tiza la evolucién de la rama mas caracteristica y regional del arte de la Sevilla de
la Edad Media, no es tarea para exponerla en pocas lineas.

Para completar el estudio de nuestro arte, faltame también el haber podido
continuar el ya comenzado de la region africana, que comprende a la Tunisia y a
la Argelia, penetrando hasta el oasis, situados en los limites del desierto, y que,
separados del movimiento general, nos han legado y conservado ciertas tradiciones
y monumentos, que aunque no de gran importancia, la tienen para esclarecer algu-
nos puntos de la historia artistica; pero este estudio vino a interrumpirlo la guerra
que tan profundamente trastorn6 el mundo.

Es evidente que los grandes centros del arte mahometano occidental, ademas
del Egipto, que forma una escuela separada, son Espafia, la Tunisia y el Maghreb
extremo los que, aunque tienen elementos comunes, como pertenecientes a una
misma rama del arte mahometano, tienen otros fundamentalmente distintos.

De éstos, sin caer en las exageraciones patriéticas, que tanto perjudican y fal-
sean la historia, puede asegurarse que el arte que llamamos almohade o maurita-
no, verdadero arte de transicién entre los de Cérdoba_y Granada, en los que su
génesis espaiiol es evidente, tiene su foco o centro principal en Sevilla, que con
la reconquista de Toledo, Zaragoza y Valencia queda en este periodo la capital
mas importante del pueblo hispanomahometano, y donde existian una cultura y una
civilizacién muy superior a la de las ordas africanas que forman los imperios almo-
ravide y almohade. En Sevilla levantan sus principales monumentos, hoy en su ma-
yor parte destruidos, como consecuencia natural de la caida de la civilizacién que
los produce, pero cuyos restos atestiguan el grado de esplendor que alcanzé. Aun-
que se refiera a otro momento histérico, puede aplicarse lo que dice Ben Jaldun
en la historia de los bereberes referente a la construccién de los palacios de Tre-
mecen. Dice aquel historiador «<que los palacios magnificos destruidos en Treme-
cen por el rey Merinida Abulabas, habian sido comenzados por el rey Abu Ham |,
y terminados por su hijo, Abu Texufin I. En esta época, dice, las artes se hallaban
poco adelantadas en Tremecen, porque el pueblo que habia hecho su asiento en
esta ciudad conservaba todavia la rudeza de la vida némada, por lo que dichos
principes tuvieron que dirigirse a Abulvalid, sefior de Andalucia, a fin de procu-
rarse obreros y artifices. El soberano espanol, duefio de una nacién sedentaria en
la cual las artes habian alcanzado necesariamente gran desarrollo, les envié los
mas habiles arquitectos de su pais. Tremecen se embellecié entonces con palacios,
casas y jardines tan bellos, que después no se construyeron otros semejantes>.

Volviendo al Alcéazar, a D. Pedro I corresponde la mas espléndida y rica por-
tada que en Espafia produjo el arte aribigo mudéjar, sélo superada en el hispano-
mahometano por las del califato de Cérdoba; superior a la del patio del Mexuar en
la Alhambra en suntuosidad, aunque no te..~ 12 la armonia, unidad y pureza de sus
motivos ornamentales.

Esta portada, que da ingreso al interior del Alcazar desde el gran patio del Leén,
es una de las paginas mis interesantes de la Sevilla monumental, por los elemen-
tos que contribuyen a su composicién, y que van sustituyéndose y modificandose

4000 -



ARQUITECTURA

conforme la obra avanza, comenzando con una escuela en su primer cuerpo y ter-
minando con otra distinta en el dltimo, siendo de lamentar que en algunas de las
reformas sufridas se haya tal vez borrado parte del cuerpo correspondiente a la
planln principal, la mas genuinamente sevillana.

En ella, como en gran parte del decorado interior de la época de aquel mo-
narca, se ven mezcladas las escuelas de Sevilla, Toledo, Granada y Africa, y aun
la del califato en sus capiteles, sin que la diversidad de caracteres perjudique a la
armonia del conjunto, a lo que se une un cierto influjo egipciomusulmin que se
perpetia en toda Andalucia hasta el siglo XVI.

Este influjo es independiente de los elementos que de los pueblos del Oriente
.clasico pasan a la arquitectura musulmana y que son la base de muchos de sus mo-
tivos ornamentales, tomados unos del arte asirio y caldeo, otros del egipcio, como
por ejemplo, la transformacién de la greca o meandro egipcio, que da lugar a varios
motivos ornamentales, entre otros, el que forma el alicatado del salén central de la
planta alta del Alcazar que da al patio del Leén y la combinacién de figuras romboi-
dales, que constituye uno de los motivos mas caracteristicos de la ornamentacion de
la Giralda y de la arquitectura granadina, derivado de la representacién de las mon-
tafias, y que pasa a la Grecia heroica y a Roma, y otros muchos de que me ocupé
detalladamente en las lecciones dadas en el Ateneo de Madrid hace algunos afos.
En la misma catedral sevillana, hay uno en el que nadie se fija: el antepecho que
corre por el interior a la altura del triforio estad dentro de las formas propias del
arte gético, con la sola excepcion del que corresponde al frente del brazo Norte
del crucero, cuyo motivo de composicién figura ya en el arte egipcio en la rama
en que ve el influjo que este arte recibié del de la Asiria, después de la invasién
del Asia por los egipcios en las XVIII y XIX dinastias, motivo que también se en-
cuentra en la Grecia primitiva por influjo del Oriente; aparte de éstos, que en una
u otra forma son comunes a todas las ramas del arte musulman, hay otros, a la vez
decorativos y constructivos, que pertenecen exclusivamente a la arquitectura egip-
ciomahometana, posterior al perfodo fatimita, del que pasa a la arquitectura turco-
seldjucida de la Sultania de Iconium, y posteriormente, a fines del siglo XV, por
razén no muy explicable, a la espanola de Andalucia, y del que existen interesantes
ejemplos en Lebrija y otros puntos, y especialmente en Cérdoba, donde llega a ser
caracteristico.

En el Alcazar de Sevilla hay otro tema o motive que coincide con uno anilogo
del Egipto en sus caracteres y en la época a que corresponden, fines del siglo XIII
a principios del XIV, que son los frisos que decoran la parte alta de las paredes de
las dos estancias o salas laterales contiguas al salén de Embajadores, compuestas
con medallones en forma de poligonos mixtos octogoniles, en los que estin re-
presentadas escenas de caza y de leyendas, y animales fantisticos, en figuras tra-
zadas o perfiladas al buril en placas de yeso recortadas y pintadas, pero sin mo-
delar, siendo obras més de la pintura que del bajorrelieve o la escultura. Estas
composiciones parecen representar leyendas persas y escenas de caza y de torneo
en uno y otro punto, y semejantes a la que decoran algunas arquetas de marfil, y
que debié ser muy general en todas partes adonde llevé su influjo el arte toleda-

— R



ARQUITECTURA

no, o el que imper6 en la regién castellana que comprende de Medina y Segovia
a Toledo, donde aun se conservan e]emplos de esta decoracion, aniloga a la de
los frisos del Alcazar de Sevilla.

Los de éste corresponden a las obras de reforma, ampliacién o decorado he-
chas por D. Pedro I, y son, por tanto, posteriores a la reconquista de aquella
ciudad; pero en El Cairo pertenecen al pleno dominio musulmén, y tal vez por
esto, en alguno de los cambios de dinastia y de la reaccién por ella motivada, en
que se acentuaba el fanatismo religioso, especialmente con la dominacién turca y
la caida de los mamelucos circasianos, pudieron ser consideradas como heréticas
esas escenas con representaciones humanas y animales reales y fantisticos, y tal
vez por ello, cubiertas con espesa capa de yeso, que han quitado modernamente.
En uno y otro figuran los diversos paisajes de la leyenda alternando con animales
fabulosos, aves y leones con alas y cabeza humana, dragones, etc., con un caréic-
ter marcadamente oriental, y que pudo, sin embargo, ser llevado alli por los artis-
tas de Castilla, que tan sefialada muestra dejaron en la decoracién de las estancias
que rodean el Salén de Embajadores, en los que se encuentran los frisos antes
descritos.

Aunque D. Pedro | y Carlos V figuran principalmente en las obras de reforma
del Alcazar, todos los monarcas, desde la reconquista de Sevilla por San Fernan-
do hasta nuestros dias, han llevado a cabo obras de mas o menos importancia,
especialmente en su decoracién, pero conservando ese caracter oriental que la
reconquista de Andalucia imprimi6 a'las cortes de los monarcas cristianos. A la
reina Catélica pertenece, entre otras obras mas o menos faiciles de precisar, la
pequeiia capilla u oratorio, pobre remedo del arte ojival o gético, que realza el
primoroso altar de barro esmaltado, obra del pisano Francisco Nicoloso, artista
que habia de ejercer grande influjo en' la ceramica decorativa sevillana, aunque no
todo el que erréneamente se le atribuye.

Mas radicales y de mayor transcendencia fueron las obras hechas por el Empe-
rador Carlos I con ocasién de sus desposorios con Isabel de Portugal, obras que
presentan tal diversidad de caracteres, que muestran bien la resistencia que opuso
el arte tradicional sevillano al renacimiento importado por los maestros que toma-
ron parte en la reforma y decorado del Alcazar. Basta para ello comparar obras
analogas de una misma rama del arte, como la composicién de los frisos de azu-
lejos, pintados por Cristébal Augusto a fines del siglo XVI (1577); las pinturas
'de las galerias subterrineas que comunican con la alberca conocida por los bafios
de D." Maria de Padilla; la pintura decorativa exterior del tambor que rodea la
cipula del salén de Embajadores, descubierta por nuestro companiero Sr. Gémez
Millén; los restos de pintura del friso de la sala llamada de la Justicia; las del Pa-
tio del Yeso; las de la fachada del cuerpo alto del patio de las Doncellas, herma-
nas de las de San Isidoro del Campo, de puro renacimiento unas, interesantes
muestras del mudéjar sevillano las otras. En el Alcazar no logra penetrar el rena-
cimiento de una manera franca, y sélo produce en general obras de caricter de-
corativo, como las indicadas pinturas, algunos artesonados en las estancias de la
planta baja y en el actual comedor de la principal, el pabellén llamado. de Car-

g,



ARQUITECTURA

los V, en los jardines; y algunas otras a las que reformas modernas han hecho per-
der su caracter.

En la galeria del patio llamado de las Doncellas se ve en los alicatados, en
algunos detalles y en los techos de la galeria baja, el arte mudéjar en sus mas pu-
ros caracteres; pero en la decoracién de las arquerias estin mezclados motivos
formados con elementos inspirados en las diversas ramas del arte mudéjar, em-
pleados en el Alcazar, transformados por el influjo del renacimiento, y mezclados
con otros puros de este estilo, manejados o compuestos por artistas que no com-
prendian ni sentian el arte mudéjar, por lo que consiguen sélo hacer una obra
bastarda, mas curiosa que feliz, decoracién que puede asegurarse no estar ejecu-
tada por artistas sevillanos. Compaérese la manera como esta tratado el caso ana-
logo del palacio de las Duefias, en que se mezclan los motivos del gético, arabe y
renacimiento por gente formada en escuela sevillana. Listima, ademas, que hayan
sido cubiertas las construcciones que aparecieron en el patio del Leén, tal vez
anteriores a la restauracién hecha por D. Pedro I, y que no queden al descubierto
y se completen los restos del cuerpo alto de la fachada del patio de las Donce-
llas, anterior a la construccién de la galeria, y que aclararian la historia del
Alcazar.

Si en lugar de concretarnos al estudio de ese solo. monumento, siquiera sea de
la importancia del Alcazar, consideramos la ciudad toda, encontramos un hecho
anélogo al acaecido en Toledo después de su reconquista por Alfonso VI, aunque
no tan radical. Alli el arte mahometano opuso tal resistencia a los estilos romani-
co y gético, que no logran penetrar espontineamente, no obstante coincidir la
reconquista de la ciudad con la introduccién en Espafia del romanico, que de ma-
nera tan intensa imperé en las cercanas poblaciones de Avila y Segovia; asi el arte
que podemos llamar toledano se desarrolla y evoluciona independiente, aunque
recibiendo constantes influjos y temas; pero mas que del arte cristiano, del maho-
metano, del que inmediatamente recoge, adapta y refleja las diversas escuelas que
se forman, lo que muestra lo arraigado que se conservaba en Toledo el arte y la
tradicién musulmana, no obstante sus alardes de fervor y de fanatismo cristiano,
del que solia ser victima el pueblo judio. Al componer y formarse nuevas escue-
las, lo hace dentro de las leyes que caracterizan el arte mahometano, y en ellas
crea un estilo propio y original, con una flora realista, con el empleo de la hoja de
yedra, de vid, de roble, de higuera, que parece formada o inspirada en la del arte
gético llevado por los artistas que decoran la nueva catedral, pero que tiene, ca-
sual o consciente, gran relacién con la clasica del arte judaico de la Palestina. La
Sinagoga, construida por Samuel Levi, tesorero de D. Pedro I, es el ejemplo mas
antiguo que conocemos en que este género haya sido empleado; a Sevilla prime-
ro, en tiempo de D. Pedro; a Cérdoba después, en el de D. Enrique I, afio 1371,
viene como verdadero arte cristiano mudéjar, el cual se extiende también a toda
la regién castellana préxima a Toledo.

Este respeto y amor a la tradicién, que constituye el verdadero arte popular,
no logra contenerlo la construccién de la hermosa catedral toledana, ni luego la
de la iglesia de San Juan de los Reyes, marchando paralela, pero separadamente,

— 295 —
ek



ARQUITECTURA

la catedral con las obras que en ella se realizan, como el claustro, las capillas, el
trascoro, altares y todo cuanto encierra aquel grandioso templo, que se realiza en
el arte importado, que rechaza sistematicamente el mudejarismo, el que sélo logra
penetrar en algunos detalles, como en la Sala'Capitular, debida en parte al sevi-
llano Diego Lépez Arenas; al mismo tiempo, se producen en su estilo propio obras
como la citada Sinagoga, hoy iglesia del Transito; la Casa de Mesa, de los Ayalas;
el palacio del rey D. Pedro, etc.

Un mutuo influjo produce, sin embargo, obras que ninguna ley define ni suje-
ta, ni a ningin arte se ajusta estrictamente, mezclando motivos del arabe, del gé-
tico y del renacimiento con otros completamente originales; arte demético que
no puede clasificarse como mudéjar; obras que llenan los recintos todos de Tole-
do en portadas, patios, ventanas y balcones, impostas, pilastras y cornisas, con sus
hermosos herrajes, y mil otros detalles, algunos tan rudos y barbaros de ejecucién
como grandiosos de concepcién y sentimiento, lo que les da ese encanto que pro-
duce y se siente al recorrer las calles de la ciudad, y que, desgraciadamente, es de
temer llegue'a desaparecer, si no se pone coto a ello. Sélo el avasallador impul-
s0 del renacimiento logra dominar ese arte nacional toledano, aunque no en ab-
soluto, conservandose largo tiempo en las artes industriales, especialmente en la
carpinteria y la cerrajeria.

/~Sevilla recibe-el arte gético, impuesto por la reconquista y como arte htﬁrg':co
de la religién cristiana, a que se somete, y que se concreta a la arquitectura religio-
sa; pero lo recibe sin fe, sin comprenderlo, y sélo en sus formas externas, como for-
mas decorativas, no de estructura, y sin el enlace, la razén y la significacion téc-
nica a que esas mismas formas responden y son la base y la légica de un arte que
era para ellos completamente ajeno a su raza, a sus tradiciones y a su clima; asi
que lo emplea en composiciones faltas de unidad y de armonia, en detalles o par-
tes aisladas, sin que compongan un verdadero conjunto dentro del estilo. Levanta
las portadas géticas, porque ellas indican que son de ingreso de un templo cristia-
no, y aun combinado con motivos tomados del drabe o del mudéjar, como en las
portadas de las iglesias de San Marcos, de Sevilla, o la de la iglesia de San Isidoro
del Campo, o en los rosetones de las de San Miguel y San Lorenzo, de Cérdoba,
compuestos éstos con la misma arqueria ornamental que decora la portada de in-
greso al interior del Alcazar sevillano o en la Giralda, adaptados a la forma radial;
pero estas portadas son elementos adosados a sus fachadas, que no componen con
el resto de ellas, y que sélo en algunos casos especiales tienen alguna relativa uni-
dad; tal vez por esto mismo se conserva en un estado estacionaric y un arcaismo
que hace que durante largo tiempo guarde el caricter del gético de su primer pe-
riodo, con marcado influjo romanico, propio del arte traido a raiz de su recon-
quista en los finales del siglo XIII y todo el XIV. La capilla mayor, o presbiterio,
es la parte en que se ajusta més a los principios de la composicién y de la estruc-
tura del arte gético, cubriéndolas con la béveda de arista de este estilo, en lo
que responde y se ajusta a un verdadero principio canénico, lo que hace mas
por reflexién que por sentimiento, como por igual causa construye en un remedo
del mismo estilo las pequefias capillas de los palacios levantados en el mudéjar,

— 296 —



ARQUITECTURA

que sélo tienen del gético unos arcos y aristones, para darles el sello de capilla
cristiana, como la del palacio de las Duefias y la del Alcazar, principio que no fué
privativo de Andalucia, sino general, y que hace que bien entrado el siglo XVI,
entre otros muchos ejemplos, puedan citarse el hospltnl de peregrinos de San
Marcos, residencia de la Orden de Santiago, en el reino de Ledn, una de las mas
preciadas joyas del renacimiento espaiiol, a cuya decoracién contribuyen artistas
como Orozco y Guillermo Doncel, en el que levantan gética la iglesia y la sacris-
tia, obra maestra de Juan de Badajoz. Pero en Sevilla y en toda la regién a que
mas directamente extiende su influjo, en los mismos templos en los que levanta
gbtica la capilla mayor o presbiterio, las adosadas a las naves las construye
en general, con preferencia, en la forma tradicional que hereda del arte maho-
metano: la cibica de los santuarios o marabuts de la arquitectura musulmana, los
que convierte primero en pequeiios oratorios y toma luego de modelo para las
capillas.

Estas sigue cubriéndolas con las ciipulas que con ellas recibe, tan caracteristi-
cas de la arquitectura hispanomahometana, no sélo en Sevilla, sino en toda An-
dalucia; ejemplos, entre otras muchas, las de las iglesias de San Pablo, San Miguel,
Santa Marina, de Cérdoba; San Marcos y Santa Marina, de Sevilla; San Francisco,
de Huelva; antiguos santuarios musulmanes unas, de nueva construccién otras,
como las del templo descubierto recientemente -en San Pablo, con su nave forma-
da por tramos de planta cuadrada que cubre interesantes ciipulas del mismo estilo,
digno complemento de las de la iglesia de Lebrija, verdadera joya arquitecténica
que enlaza la serie que comienza en el vestibulo del Mirhab, de la Mezquita de
Cérdoba, y termina, dentro de las del arte mahometano, en la mteresante ermita de
San Sebastian, de Granada.

Estas bévedas, o capillas de origen persa, levantadas sobre recintos de planta
cuadrada, en los que pasa de ésta al circulo sobre el que voltea la béveda o ci-
pula esférica y ochavada, por diversas soluciones, toma en cada regién del inmen-
so imperio mahometano distinto caracter, sin que puedan confundirse las de la Per-
sia con las de la Turquia; las del Egipto, las del Kairuan, en la Tunisia y en la
Berberia toda, y que en Espana, como en todas partes, toma caricter propio. A
Espaiia vienen en su forma puramente constructiva con la arquitectura almohade,
y tal vez los ejemplos mas antiguos que se conservan son las que en pequeiio las
reproducen en las varias soluciones con que cubren las mesillas cuadradas de la
escalera de la torre de San Marcos, de Sevilla, y luego las de las torres de la In-
fanta, y de Comares o de Embajadores, y las de las naves del cuerpo alto de la
Torre del Homenaje, de la Alcazaba, en la Alhambra de Cranada. En su forma, a
la vez constructiva y decorativa, creo pueden clasificarse como sevillanas, por-
que en Sevilla estin las méas notables y caracteristicas, asi como nace en Cérdoba
la propia del califato, cuyos ejemplos mas antiguos, y que constituyen los més ri-
cos modelos, son las de la antecimara o vestibulo del Mirhab y de la Maksura, de
la mezquita cordobesa; ya pueden anilogamente clasificarse en Espafia como gra-
nadinas las bévedas estalactiticas, no habiendo en Occidente nada que las supere
ni iguale, no debiendo tampoco confundirse con las de la Persia.

i, Yo



ARQUITECTURA

Las bévedas cordobesas son eminentemente constructivas; formadas por una
osamenta de arcos o nervios resaltados construidos de silleria, verdaderas bévedas
de cruceria con sus nervios, que constituyen la estructura, el elemento resistente,
cuyos espacios libres cubre astistica plementeria, como en la béveda gética, es-
tructura mas de dos siglos anterior a las mas antiguas de la arquitectura francesa,
en que aparece analoga solucién, boveda que llega a tomar carta de naturaleza en
la arquitectura espafiola de la Edad Media, no sélo en la mahometana, que lo crea,
sino en la cristiana, y numerosos ejemplos lo comprueban, desde la de la iglesia
romanica de Almazan hasta las de la Colegiata de Tudela; la de la iglesia de La Seo,
de Zaragoza, la del crucero del hospital de Santa Cruz, de Toledo, etc.

A ese grupo corresponden, como queda expuesto, las de la iglesia de Lebrija
y la de la casa nmimero 3 del Patio de Banderas, del Alcazar de Sevilla, corres-
pondiente ésta, probablemente, a la mezquita del palacio construido por los al-
mohades, pero cuya estructura ya no es la misma que la del califato de Cérdoba
y que la de Lebrija, aunque tengan el mismo origen y pertenezcan a la misma es-
cuela. Es una variante con otro principio constructivo, del que sélo se conoce ese
ejemplo; y bien pudiera representar una caracteristica de la rama sevillana del arte
del califato cordobés, aunque un principio de esta misma solucién esta en la bé-
veda central de las tres que cierran los pies de la Maksura, de la Mezquita de
Cérdoba. ‘

La que yo llamo sevillana, porque en Sevilla es donde encontramos sus més
brillantes ejemplos, y no sé si los dnicos, y donde tiene seguramente su mayor des-
arrollo, es tal vez ya posterior a la reconquista, pues no conozco ningin ejemplo
anterior a ella; es mas decorativa que constructiva. Esta se manifiesta en dos for-
mas: primero, compuesta la traceria por nervios de ladrillo resaltados, tipo genui-
namente sevillano, y del que no creo exista ejemplo ninguno fuera de Sevilla, y
que es el verdadero complemento de Lebrija, y otra con aquélla enlazada, que es
la aplicacién, la adaptacion a la superficie esférica de la estructura de los techos
o artesonados de alfarje, que cubren las naves rectangulares, y de los de tronco
de piramide o en pabellén, en recintos de planta cuadrada, de las que existen nu-
merosos ejemplos, entre ellos la de la sala llamada de la Justicia del' Alcazar, o la
de la escalera de la Casa de Pilatos, adaptando a ellas las dificiles y artisticas tra-
cerias, estrellas o lazos poligonales, cuyo trazado es uno de los conocimientos que
las antiguas ordenanzas de Sevilla exigian al alarife, como le exigian también sa-
ber construir esas bovedas, obra que realiza de manera maravillosa, y cuyo ejem-
plo mas notable es la hermosa cipula del salén de Embajadores del Alcazar sevi-
llano, cuya composicién y elegante trazado, sélo igualada por la de la sala de la
Barca, de la Alhambra, destruida por el incendio de 1890, la hacen muy superior
a cuantas conozco anilogas en el Oriente y en todo el mundo mahometano, de las
que he podido estudiar directamente tal vez las obras mas notables; asi, por ejem-
plo, una de las que se asemejan mas por su composicién es la de la madraza de
Kara Tai, en lconium; en su trazado es analoga a la de Sevilla; pero es puramente
decorativa adaptada sin relieve al intradés de la superficie esférica, como una de-
coracién pintada, andlogamente a las de las tumbas egipciomahometanas, como

— 298 —



ARQUITECTURA

en El Cairo las de la del Sultain Barkuk, de la época de los mamelucos circa-
sianos, la que no hay tampoco que confundir con la verdadera béveda clasica
egiptomusulmana, la que parece tener su origen en la boveda de arista gética en
la cual se inspire, representando un influjo de las cruzadas, influjo que tan marca-
damente se muestra en los monumentos de aquella época, especialmente en la
tumba del fundador de la casa de Kalaun. Inspirado en ella, produce una obra to-
talmente distinta, boveda de arista de abanico, sin nervios resaltados, con una ele-
gancia y una riqueza de colorido, de trazado, de estructura y de originalidad com-
parable a las obras mas perfectas del arte del califato de Cérdoba. La de la ma-
draza de Kara Tai carece de la gracia, el vigor y el claroscuro que presta a las
sevillanas la estructura, traduccién o adaptacién de las armaduras de alfarje a la
superficie esférica. Pudiera haber sido su estructura aniloga a la de la iglesia del
Santo Sepulero, muy anterior al mahometismo; pero de ésta sélo tenemos la rela-
cién y descripcién de Juan Focas y Leo Alacio, que, como todas estas descripcio-
nes, nada dicen bastante concreto.

Las tres formas de cubrir con cipula un espacio cuadrado, la de cruceria del
califato, la de laceria sevillana y la estalactitica de Granada, tienen, sin duda, su
origen en la arquitectura persa; pero tan diferentes y originales se encuentran en la
arquitectura hispanomulsumana, tal es la elegancia y maestria de su trazado y com-
posicién, que no puede dudarse en considerarlas como originales y propias del
arte espaiiol, y muy superiores a cuanto el Oriente produjo en obras anélogas, con
las que no pueden confundirse.

Como sistema general, las naves rectangulares de los templos las cubre con
armadura de madera, y muy excepcionalmente con béveda gética, como, por ejem-
plo, las de San Isidoro del Campo, en Santiponce, por lo general en templos de
una sola nave. Casos muy excepcionales y casi tinicos como los de la iglesia de
Santa Ana, de Triana, y la de Santa Clara, de Moguer, iglesias de tres naves, que
estdn proyectadas y construidas para cubrirse con armadura de madera, sistema
que abandona para sustituirla con béveda gética, la que adapta sin que guarde
relacién entre la cubierta y la disposicién y proporciones o estructura de la plan-
ta, dispuesta para el artesonado.

Las cubiertas de madera, ademas de ser las clasicas de la iglesia espafiola an-
tes de la introduccién del estilo romanico y la de la primitiva iglesia latina, tiene
la ventaja técnica de simplificar la construccién, por no preocupar al arquitecto los
empujes de los arcos y de las bévedas, lo que motivé el que adoptase el mismo
sistema la primitiva arquitectura cristiana latina. El empleo del artesonado de al-
farje, de tradicién drabe, ademas de ser forma genuinamente espaiiola de los ulti-
mos siglos de la Edad Media, la arquitectura cristiana gética, no traia solucién que
le aventajara ni igualara en su riqueza y en su belleza artistica. Las dos grandes y
originales carpinterias de la Edad Media son la inglesa y la hispanomahometana, o
mudéjar, y, dentro de ésta, las escuelas de Sevilla, de Toledo y de Aragén las que
con los mismos caracteres generales tienen algunas variantes y cada una su exten-
so campo, arte que persiste aun después de la invasién del renacimiento, combi-
nandose con él y formando nuevas escuelas, en las que influye de tal suerte, que

= 0D e



ARQUITECTURA

aun después de desaparecer los elementos de tradicién mulsumana, cuando todos
los motivos que emplea son del renacimiento, todavia le imprime un caricter que
hace que no pueda confundirse con la carpinteria del renacimiento italiano ni con
la del resto de Europa. '

El arte que podemos considerar como nacional es en Sevilla, como en Toledo,
el que por convencionalismo llamamos mudéjar, y que pudiera llamarse morisco, lo
que, aunque no seria tampoco denominacién exacta, expresaria mejor su idea y su
génesis, pues el morisco, de origen musulman, es cristiano, lo que no es el miidejar;
es un verdadero arte hispanodemético, que en Sevilla deriva del mahometano de
la época almohade, y tiene su cédigo fundamental en las ordenanzas de Granada,
Toledo, y en las de Sevilla, dadas por Alfonso el Sabio e Isabel la Catélica en su
tratado de alarifes, al que sirve de complemento la obra sobre la carpinteria de lo
Blanco de Lopez Arenas. El arte mudéjar va constantemente modificindose, trans-
formandose y asimilando toda la evolucién de las artes cristiana y mahometana, sin
tener un principio, una verdadera ley evolutiva caracteristica y fundamental; mas
que formas propias, tiene formas derivadas y bastardeadas del cristiano y del mu-
sulmin, sin uniformidad de caracteres, por lo que no puede confundirse con nin-
gun otro arte; no tiene un periodo evolutivo de nacimiento, apogeo y decadencia,
como todos los verdaderos estilos, sino que va evolucionando y transformandose al
par que evolucionan las artes cristiana y mahometana, cuyos elementos adopta en
su composicién, creando, en virtud de ello, escuelas puramente accidentales y loca-
les, en las que llega a producir obras de gran interés y belleza, verdaderas joyas
del arte, y se extingue y muere sin decadencia, cuando el renacimiento acaba por
destronarlo, resistiéndose, sin embargo, mas en las artes industriales que en la ar-
quitectura, especialmente en la carpinteria, asi en la catedral, en la que impera por
completo el arte cristiano gético, el renacimiento y el barroco en sus naves, capi-
llas, sacristia, sala capitular, capillas del Sagrario y de San Fernando, etc., en las
que apenas hay el menor detalie que recuerde el mahometismo, ei que instintiva-
mente rechaza, no obstante haber conservado el patio y el minarete de la mezqui-
ta; las puertas corresponden al arte musulman, con su chapeado con tiras de cobre
sujetas con clavos de cabeza de forma de estrella, como eran seguramente las de
la mezquita, y al mismo arte corresponde la puerta del Perdén, obra del siglo XIV,
y que se diferencia de las otras por el motivo de su decoracién, derivado de la
soleria que figura en los alicatados de la misma época, y del que existe con igual
trazado en la Alhambra de Granada, y es el mismo de la puerta del Perdén de la
catedral de Cérdoba, teniendo en caracteres arabes las leyendas de los pequefios
exigonos que componen su decoracién. Las puertas y los trabajos de taracea de
los respaldos de la silleria del coro es lo tnico del arte musulman o mudéjar de
la catedral. El techo de ingreso a la catedral por la puerta del Lagarto ha sido co-
locado recientemente, trasladado de otra parte.

Como queda expuesto, el renacimiento logra lo que no consigue su hermosa y
suntuosa catedral, la que ni siquiera termina con arreglo a lo que debi6 proyectar-
se, y que si se hubiera construido el abside girola y capillas absidales, hubiera
sido la més grandiosa del mundo cristiano occidental latino; pero, lo mismo que la

— 300 —



ARQUITECTURA

de Toledo, queda como obra aislada, sin ambiente dentro del arte y del sentimien-
to; sin darse cuenta de ello, no encarna en él un arte como el gético, que por mas
razonamientos y explicaciones que se aduzcan respecto de su origen y formacién, -
es un arte eminentemente septentrional y germénico, aunque en el norte de Fran- |
cia se hayan formado y producido sus obras mas perfectas, mientras que el renaci-
miento es meridional y latino; es la continuacién, pasado el paréntesis de la Edad
Media, del arte propio de la civilizacion latina. Por esto levanta con verdadero en-
tusiasmo por todas partes obras en el estilo del renacimiento en sus diversas es-
cuelas, como la casa Ayuntamiento, y en la catedral, la capilla de San Fernan-
do, la sacristia, la sala capitular, la coronacién del minarete (la Giralda), etc., asi
como multitud de palacios, con toda la riqueza y maravillas que le prestan el juve-
nil espiritu del nuevo arte y todas las fantasias del genio exuberante de los artis-
tas del renacimiento, que aqui, como en todas partes, acabé por producir el barro-
quismo.

En la casa Lonja presenta, por el contrario, la reaccién rigida, austera, de las
frias composiciones de Juan Herrera, ingenio grande, sin duda, pero de una se-
veridad que acabé en todas partes por provocar una nueva reaccién, pugnando
por sacudir el yugo de una preceptiva tirinica; pero que, olvidando toda disciplina,
tomaron los delirios por alarde de originalidad y valentia, provocando las fantasias
del barroquismo en obras de gran ingenio, sin duda; pero que vinieron a traducirse
en un hacinamiento monstruoso de follajes, plumas, pafios, de cuya reaccion tenéis
valiosas muestras, entre otras muchas, en la capilla del Sagrario de la catedral y en
las iglesias de Santo Domingo, San José y en el palacio de San Telmo.

El renacimiento tiene en Sevilla un fondo y abolengo tradicional; asi es, que en
¢l hay escuelas y corrientes distintas, una esencialmente italiana, la que mas asimi-
la y adapta al arte mudéjar, mientras otras quedan independientes con el caracter
que desde el primer momento les prestan los grandes artistas del plateresco, y es
que con caracteres analogos, como ramas de un mismo tronco, se producen por
origenes distintos; una debié formarse desde muy temprano; tal vez el influjo del
arte italiano pudo manifestarse ya en la época almohade, desde los precursores
del renacimiento, si no en formas concretas, que no podia traer, en un espiritu la-
tente, pues en el arte hay dos conceptos distintos; uno, el espiritu que preside a la
composicién que no tiene formas aparentes, y otro, el detalle que lo enriquece y
le da vida, y que &l es sélo apreciable para el vulgo.

Abd-el-Mumen, el fundador de la dinastia almohade y de su inmenso imperio,
el hombre més grande que ha producido la raza berebere, concede en 1161 a los
genoveses el monopolio del comercio del Maghreb, formandose en Bugia compa-
nias y factorias comerciales para la explotacién del Africa y Espaiia, ejemplo que
no tardaron en seguir los pisanos, a favor de los cuales firmé El-Mansur en 1186
un tratado de paz y de comercio, en el que entraban todas las dependencias de la
repiiblica de Pisa, como Cerdeiia, Corso, Elva, etc., y a Guillermo e Bueno, de Si-
cilia, le concede igualmente el que pueda establecer centros comerciales en Zuila
y El-Medhia; y Edrisi, que escribia en el siglo XII, habla de los cambios que se
hacian en Tiinez, Bugia, Melilla, Ceuta, Tanger, Salé, etc., de los productos natura-

— 301 —



ARQUITECTURA

les por los de la industria y del arte italianos; asi que durante el periodo almohade
las relaciones comerciales entre Italia y Sevilla tuvieron que ser muy intensas, las
que continuaron con mayor razén después de la reconquista.

‘En el siglo XIV, Pisa, Génova y Venecia renuevan los tratados, y Florencia,
convertida en potencia maritima con la conquista de Pisa, trata con Tiinez en 1423;
en 1445, por un nuevo tratado, une sus derechos a los antiguos de los pisanos, y
Leén el Africaneo dice que a principios del siglo XVI los genoveses tenian siempre
agencias comerciales en todo el litoral africano, y en Almeria, Milaga, Cadiz, San-
hicar, época en que Espafia estaba ya fuera del dominio mahometano.

El influjo italiano, que claramente se observa en el arte de la Tunisia y de la
Argelia, tenia que sentirse también en Sevilla, aunque no con tanto vigor como en
Tinez, pues alli el elemento predominante seria entonces, como lo es hoy, elita-
liano, que supera al francés, no obstante estar bajo el protectorado de Francia; y
es que el pueblo italiano ha sido siempre un pueblo emigrante, y muy especial-
mente sus artistas, que entonces, como ahora, invaden el mundo entero, y, desde
los tiempos més remotos, toda esa parte africana de la antigua Cartago o la Tuni-
sia actual. ‘

En Tinez, el influjo del renacimiento adquiere tal importancia, que hay mez-
quita, como la del Barbero, en Kairuan, en la que constituye el elemento predo-
minante, y los motivos ornamentales del arabe se ve que estin manejados y adap-
tados por artistas italianos, o formados en una escuela clasica que falsea por com-
pleto sus caracteres, produciendo un arte reflexivo, seco, rigido y amanerado, fal-
to de la gracia, la blandura del modelado y del sentimiento del arte granadino,
aunque a ¢l pertenezcan en su origen los motivos que emplea, y en la ceramica no
hay nada que recuerde el arte musulman occidental mas que los arcos de herra-
dura, que es el caracteristico de la Tunisia, y que sirven de marco a las grandes
composiciones, tratadas éstas a la manera de las que a Sevilla trae Nicoloso; pero
con motivos que tienen mas del turco, del persa o del italiano que del arabe oc-
cidental, y algunos iguales y tratados de igual forma que los del renacimiento, que
tan caracteristicos son de principios del siglo XVl en la ceramica sevillana; pero
no en relieve, como en ésta, sino pintado.

Es extraordinaria la estrecha relacién de esta arquitecturay la sevillana de los
comienzos del siglo XV, en términos que algunos palacios del Africa del Norte,
desde Tinez a la Argelia, pudieran pasar por sevillanos y clasificarse como de la
misma rama que la que produjo los de Pilatos y las Duehas, como, entre otros,
gran parte del mismo palacio del Bardo. La conquista del Norte de Africa, comen-
zada antes de mediar el siglo XV por los portugueses, y extendida por los espa-
fioles en los 1iltimos afios del mismo siglo, y en los primeros del XVI, desde Me-
lilla (1497), Tetuan, Meres-el-Kebir a Tripoli (1510), explica también esa comuni-
dad de influjos en una regién cuyo comercio estaba desde algunos siglos en poder
de los italianos, y, aunque la dominacién espafiola fué muy corta, dejé en el arte
sefialadas muestras de su paso.

Conocidas son las relaciones comerciales que en los iltimos tiempos de la
Edad Media y principios del siglo XVI existieron entre Sevilla y Génova, y ello

Sy



ARQUITECTURA

hubo de motivar el predominio del renacimiento italiano, y el que sea un italiano
el que introduce en Sevilla la nueva escuela de ceramica, pero no la del azulejo
pintado y la del bafio estaiiifero, como es en general la creencia, porque estos
procedimientos artisticos y técnicos ya existian desde muy antiguo, desde la
época mahometana, sino el de las grandes composiciones, en lugar del tema o
motivo repetido; Sevilla guarda obras tan preciadas del arte italiano como los
preciosos bajorrelieves de Luca y de Andrea de la Robia, que pudieron venir
a Espaiia en vida de aquel insigne artista, que nacié en 1399 y murié en 1482; un
genovés funda en 1477 la cartuja de Jerez, y azulejos sevillanos de los llamados
de relieve se encuentran en Egipto y en ltalia, sefialando un cambio mutuo de
productos de sus artes.

Absorbido por el interés que se ha despertado por el arte musulmén hispano-
mahometano, el influjo del arte italiano en su relacién con el sevillano, que tan
claramente se muestra cuando se visitan las poblaciones de toda esa regién afri-
cana, es punto que estd todavia virgen, pues no conozco obra alguna en que esté
ni siquiera iniciada, no obstante el interés que encierra para la historia de nues-
tro arte.

No puede confundirse el renacimiento que produce la capilla de la Virgen de
los Reyes, o de San Fernando, la sacristia de la catedral o la casa Ayuntamiento,
con la portada de Santa Paula, obra de Nicoloso, y mucho menos con el que de-
cora el palacio de las Duefias o la puerta del Perdén de la catedral, en las que
aunque de él deriven sus elementos, estan adaptados a la finura, modelado, relie-
ve, claroscuro, a la composicion, en fin, del arte mahometano, base del mudéjar,
y carecen del soberano vigor que caracteriza el arte de Siloe, de Berruguete, de
Badajoz, Guillermo Doncel, Gil de Hontaiién y tantos otros maestros del renaci-
miento espanol del siglo XVI.

En la preciosa portada de ingreso a la capilla del palacio de las Duefias, y en
la decoraci6n toda de él, se ve bien el arte con que logran fundir, armonizar mo-
tivos diversos tomados del irabe, del gético y del renacimiento, conservandolos
en todo su caracter de estilo con sélo adaptarlos a la intensidad en el claroscuro
y €l relieve.

El Alcézar, la casa de Olea, los palacios de Pilatos, de las Duefias, de los Pi-
nedas, la misma arquitectura monastica de San Isidoro del Campo, aunque cons-
truida la iglesia en estilo gético, la multitud de patios, portadas y mil interesantes
detalles que a cada paso se encuentran en las calles de Sevilla forman su estilo
propio y caracteristico.

El arte mudéjar, cuyo nombre sélo podemos admitir como convencional, no es
un arte inmévil estacionado, sino un arte que, como queda expuesto, no tiene for-
mas propias ni uniformidad y caracteres completos, que evoluciona, que se adap-
ta, se asimila a la transformacién artistica de cada época y de cada regién. Asi,
aunque en su origen proceda del musulmaén, se transforma, al par que en éste y en
el arte cristiano van formindose nuevos estilos, de los cuales toma y asimila in-
distintamente aquellos elementos que le son mas caracteristicos, produciendo un
nuevo arte, que con los de uno y otro es distinto de todos ellos; asi llega a pro-

SR ™



ARQUITECTURA

ducir obras en que todos los motivos son del gético o del renacimiento, sin un
solo elemento del drabe, y en él, sin embargo, estin tratados esos mismos elemen-
tos de tal suerte en su modelado, en la manera de producir el claroscuro y de
componer, que estan por completo dentro de la tradicion que heredé del mahome-
tano. Podrén citarse infinitos ejemplos de ello en Toledo, Segovia, Cérdoba y Se-
villa, que son mahometanos en su composicién, sin tener un solo elemento de
este arte.

Ricarpo VELAZquez Bosco.




	1923_053_09-004
	1923_053_09-005
	1923_053_09-006
	1923_053_09-007
	1923_053_09-008
	1923_053_09-009
	1923_053_09-010
	1923_053_09-011
	1923_053_09-012
	1923_053_09-013
	1923_053_09-014
	1923_053_09-015
	1923_053_09-016
	1923_053_09-017
	1923_053_09-018
	1923_053_09-019
	1923_053_09-020
	1923_053_09-021
	1923_053_09-022
	1923_053_09-023
	1923_053_09-024

