
ARQUITECTURA 

, 

El ALCAZAR Y LA ARQUITECTURA SEVILLANA <1> 

Aunque sólo ha llegado hasta nosotros una parte de la suntuosa morada de los 
monarcas almohades y de los cristianos después de la reconquista, conserva aún 
bastante para poder formar juicio de lo que fué y para que constituya interesante 
página de la historia del arte sevillano. 

Nada hay que pueda damos idea del palacio de sus gobernadores en los pri­
meros siglos de la dominación musulmana, antes de la destrucción del califato de 
Córdoba; sólo existen, tal vez, algunas partes del construido por los abbaditas al 
constituir en Sevilla su dinastía y declararse esta ciudad en Estado in.dependiente, 
palacio que levantan con tal esplendo~, que los escritores árabes sólo lo encuen­
tran comparable con la fastuosidad desplegada por el calüa de Bagdad Harun el 
Rakid, lo cual, aun teniendo en cuenta la exageración y adulación características de 
los escritores árabes, indica que lo encontraban superior a las edificaciones levan­
tadas en Marruecos por Jusuf ben Texfin y sus sucesores de la dinastía de los al­
moravides, y a las construidas anteriormente por los edrisitas, los que con tanta 
precisión y entusiasmo describe el Kartas. Seguramente queda gran parte de la 

/ reconstrucción o ampliación hecha por los almohades, a.sí como claramente se ven 
las realizadas después de la reconquista po los monarcas cristianos, desde D. Pe­
dro I de Castilla. 

Para la suntuosa morada de los abbaditas se trajeron las columnas y los mate­
riales de la espléndida ciudad y palacio de Azzahirah, levantados por Almanzor 
cerea de Córdoba, a orillas del Guadalquivir, en competencia con Medina-Azabara, 
palacio que fué destruido en las terribles revueltas que asolaron a Córdoba en los 
últimos años de su califato, y en los que pereció crucificado Abderrahman, hijo del 
gran Almanzor, apoderándose de sus bienes, que fueron aplicados al fisco. La ciu• 
dad y palacios de Azzahirah fueron destruidos y arrasados con tal saña, que no 
quedó vestigio alguno ni señal del sitio donde estuvo, hasta el punto de que Edrisi, 
que escribía en la primera mitad del siglo XII, no le menciona siquiera. En la mis­
ma época fueron destruidos por los feroces africanos otros muchos palacios cor­
dobeses,y seguramente el de Alemiria, levantado también por Almanzor,y saqueada 
Medina-Azahara, y entonces debió traerse a Sevilla la interesante y mal llamada 
Pila de abluciones, mandada labrar por Almanzor para su palacio de Azzahirah, que 
fué encontrada en la calle de Lista y trasladada a Madrid, donde se guarda en- el 
Museo Arqueológico Nacional, y ése es seguramente el origen de gran parte de 
las columnas del califato que se encuentran en el Alcázar. Este, aunque muy des­
truido o transformado con las obras hechas para adaptarlo a las exigencias de la 
distinta organización social y acomodarlo a las costumbres, a la vida de cada época 

(1) En homenaj e a l• memoria d.e D. Ricardo Velá:r.quez, reprod.ucimos a continuación 11.110 de saa últimos estudios, mny 
poco divglrado, Pocos mu• ante, de morir había ofrecido ampliarle y eorn¡irle para su publicación en ,,.... p4¡ina,. - LA 
RulACCIÓN, 

-284-



ARQUITECTURA 

y de cada pueblo, tan distintas como eran las de la corte de los monarcas africa­
nos y la de los cutellanos; y sobre todo las obras hechas para reparar los daños 
ocuionados por los incendios en los siglos XVI, XVII y XVIII, sin contar los que 
hayan podido acaecer antes, y de los que no se tiene noticia, además de las refor­
mas hechas para convertir gran parte del Alcázar en pequeñas viviendas, para lo 
que nada respetaron. Pueden, sin embargo, a pesar de todo ello, seguirse en lo que 
reata las transformaciones y lo que cada una representa en la evolució~ histórica 
del arte. 

Este, al levantar los abaditas su palacio, era en Sevilla el del califato, a cuyo 
arte corresponde lo más importante y caracteristico del Alcázar, lo que confirman 
los recientes descubrimientos de Medina-Azabara; y pudiera muy bien pertenecer, 
alguna parte al menos, a la obra levantada por aquella dinastía, ya que D. Pedro 1 
lo que hizo fué más bien decorarlo y ampliarlo, pero no reconstruirlo por completo, 
como ha hecho creer la leyenda de su hermosa portada. En ésta se ve la dif eren­
cia que existe en los diversos motivos de su decoración, tanto en la de ella misma, 
como con relación a la del resto del Alcázar, en la que se manifie~ claramente 
las artes o escuelas que a ello contribuyeron dentro de las musulmanas y del mu­
déjar, y la procedencia de los artistas, toledanos o castellanos y granadinos unos, 
sevillanos otros, y lo que corresponde a sus diversas épocas desde San Femando 
huta los Reyes Católicos y Carlos l. 

En el concepto artístico y en las líneas generales de la composición, en aquello 
que se ve o adivina a través de la decoración que lo embellece, al par que lo des­
figura, y que ésta no ha hecho desaparecer, se halla por completo dentro de las 
formas características del arte del califato; pero no la disposición, que es más bien 
mogrebina, como en Marruecos se ha conservado hasta nuestros días. Así, la planta 
del palacio construido en Mehediya por Muley-Ismael a fines del siglo XVII o prin­
cipios del XVIII, entre 1672 y 1728, según el capitán Bemard, es muy semejante a 
la parte del Alcázar que comprende el patio de las Doncellas, con las alcobas a 
sus lados situadas, y es totalmente distinta de la de los palacios cordobeses de 
Medina-Azabara y Alemiria. Por esto pudiera también admitirse como obra le-
vantada por la dinastía africana de los almohades, correspondiendo lo que conser- I 

va del arte del califato a un influjo todavía existente o a un verdadero arcaísmo, 
como lo conserva la misma Giralda y el Minarete de la mezquita de Hassan en Ra-
bat, contemporáneos de la reconstrucción del Alcázar, y muy especialmente el patio 
llamado del Y eso, verdadero monumento de transición, en el 9ue se mezclan formas 
propias del califato y otras de él derivadas con las del arte""'almohade. Este estilo, 
el almohade, estaba ya formado en la época en que se reconstruyó o reformó el Al-
cázar, y con él los motivos generales de su ornamentación y composición que van 
a ser luego característicos del arte granadino, al par que conserva otros del cali-
fato de Córdoba, lo que claramente enseñan los monumentos que de aquella época 
existen en Marruecos, o los que aun contribuyen a la riqueza monumental de Sevi-
lla. En esos mismos monumentos se ven las diversas escuelas que a su formación 
contribuyen y los elementos que recibe del arte del califato, alguno de los cuales 
no ha fundido o estilizado todavía, o de los que no se ha desprendido por com-

- 285 -



ARQUITECTUR.A 

pleto, loa que conservan 111 forma y carácter original, uf como algunos que perte· 
neceo al arte cristiano anterior a la reconquista de Sevilla, o inmediatamente des· 
pués; y es que damos la denominación de mauritano y almohade a una rama del 
arte musulmán cuya génesis apenas conocemos. Cronológicamente coincide el 
principio de su formación con la invasión de la Berberia por las tribus árabes de 
los Beni-Hilal y Beni-Soleim, o bilalianos y soleimidas; pero estos pueblos, que tan· 
ta importancia llegan a tener en la historia del Africa occidental, la que invaden, 
- dice Ben Jaldun - como una nube de langosta, ¿pudo influir también en la for­
mación del arte musulmán hispanomauritano? Pregunta es ésta a la que es hoy muy 
dificil contestar. 

Estas tribus aparecen en la Arabia, en los desiertos de Hedjaz, en la época de 
los abbassidas, extendiendo sus correrías basta el lrak y la Siria; unidos a los br­
matas, derrotan a los fatimitas, arrancándoles todas las conquistas hechas al invadir 
el Asia; derrotados luego por los mismos fatimitas, el califa El Aziz los transporta 
al Alto Egipto, estableciéndolos a orillas del Nilo, donde están más de medio siglo, 
hasta que hacia el año 1049 encuentra el califa fatimita ocasión de desprendene 
de huéspedes tan molestos, lanzándolos sobre la Berberia, donde llegaron a domi· 
nar la provincia de Barka, la Tripolitania y Kairuan, con toda la parte septentrio­
nal de la Tunisia o lfrikiya y gran parte del Magreb central, penetrando en 
Marruecos en 1188 llevados por Abu· Y usuf, que se arrepiente luego de haber 
introducido en él gente tan turbulenta. Esto hace que el elemento árabe, que había 
sido destruido con la caída de los arlebitas, se encuentre mezclado de nuevo y 
hasta llegue a sobreponerse al berebere, arabizando todo el Norte de Africa com· 
prendido desde la Tripolitania basta las costas del Atlántico, que adopta sus cos­
tumbres y su idioma. En el siglo y medio transcurrido desde la invasión del Africa 
del Norte, 1049, hasta su entrada en Marruecos en 1188, nada hay, conocido al 
menos, en el territorio por ellos dominado, que pueda mostrárnoslo claramente en 
el concepto del arte. Este pueblo se componía de gran número de tribus nómadas 
de diversas condiciones étnicas, y con ellos pudieron entrar en Africa otras tribus, 
familias o individuos de distinta raza y origen, de ésas de las que las crónicas nada 
dicen, absorbidas por aquéllas, y que a veces el arte señala. Este pueblo, en su 
contacto con los del Oriente, tuvo que sufrir su influjo, y cuando se visita el exten· 
so territorio que comprenden la Tunisia y la Argelia, tribus que figuran como per­
tenecientes a él presentan caracteres completamente distintos, y en algunos con· 
ceptos relacionados con los de la Persia, la Siria Damascena y el Bajo Egipto, 
señalando en sus costumbres y su arte distinto origen, pudiendo citar, entre otru, 
por su carácter especial, la tribu de los Ouled Nai~ o Beni Nail, fracción de la gran 
tribu árabe de los zor·ba, o zoghba, que forman hoy una gran confederación de 
tribus que ocupan extensos territorios de la provincia de Constantina. 

Los pueblos ejercen su influjo directa o indirectamente, y es indudable que 
estas tribus debieron contribuir a la actividad de relaciones con el Oriente musul· 
mán, de donde procedían. Cuando la ruina de Kairuan, motivada por la invasión 
árabe, y las provincias de Barka, Tripolitania y de Tuniaia caían bajo su yuro, la 
Kalaa de los Beni Hammad se convertía en la metrópoli de la Tunisia y del Ma,-

- 286 -



ARQUITECTURA 

brel central. A ella concunian los habitantes de la lfrikiya, y atraía - dice El Bekri, 
que escribía en el siglo XI - las carabanas del lrac, del Egipto, de la Siria y de to­
das partes del Hedjaz, es decir, de los puntos de donde procediu los árabes hila­
llanos y soleimidas, lo que prueba que éstos habían sostenido y facilitado las rela­
ciones con aquellos pueblos y su inmigración. lo que tenía que reflejarse en el 
arte. Los pueblos, como los individuos, como la materia misma, muestran sus apti­
tudes características o sus condiciones cuando se les pone en condiciones favora­
bles para manifestarse o desarrollar las que tienen en verdadero estado latente. 

El arte del califato de Córdoba es en el mahometismo el más antiguo que co­
nocemos que llegara a su completa unidad y desarrollo, estilo que contiene cuanto 
constituye un estilo arquitectónico, así en sus leyes de composición como en su 
estructura y en la ornamentación, desde la columna propia, que es uno de los ele­
mentos típicos de toda arquitectura, y que ninguna otra escuela musulmana llegó a 
tener en su tiempo ni llegó luego a igualarla, más que la escuela granadina, o nasc­
rita, y de la que deriva la de Zaragoza, que conserva la forma del capitel clásico, 
aunque no sus proporciones, y en la que figura ya la flora que ha de caracterizar a 
la arquitectura hispanoárabe, hasta los motivos todos de la decoración, y, lo que 
más distingue Wia arquitectura, la manera de cubrir los edificios, presentando sus 
artesonados totalmente distintos de cuanto produjo el arte musulmán en sus diver­
sas escuelas, hasta la bóveda o cúpula, tan característica como puedan serlo la ro­
mana, la bizantina o la gótica. 

Loe restos encontrados en Medina-Azabara, así como otros objetos antes cono­
cidos, muestran cómo los caracteres de su arquitectura abarcaba todas las artes 
industriales. 

Llega el arte helénico a una severidad, a una grandeza y sencillez, a una lógica y 
armonía entre la composición y decoración que ningún otro logró alcanzar, lo que 
universalmente se le reconoce; pero no se ha hecho la misma justicia a un arte que 
realiza las maravillas que enriquecen toda la extensión del gran imperio musulmán 
con una extraordinaria variedad dentro de unos mismos caracteres generales, sin 
que entre en su composición ni tenga que recurrir a la representación de los seres 
vivos, no sólo de la raza humana, sino de la fauna toda y de la flora, y ninguna 
escuela lleva esto a tal rigor como la occidental, comprendiendo la egipcia, la his­
pana y la mauritana, y, antes que ninguna otra, la del califato cordobés. 

En el arte persomahometano suele emplear, aunque en época relativamente · 
moderna, al menos en lo conocido, composiciones en las que entra la figura hu­
mana, los seres animados, la flora realista, la pintura mural con las grandes com­
posiciones de asuntos de la historia, el paisaje y la leyenda, aunque no en la arqui­
tectura religiosa, excepción hecha det retrato de Ali que figura en la gran mezqui­
ta de Hispahan, y siempre en pintura y en esmalte cerámico o en las iluminaciones 
de sus libros, y rara vez en escultura o en bajorrelieve, y pinturas que se conserva­
ban en antiguas iglesias cristianas convertidas en mezquitas, de los que aun existen 
interesantes ejemplos en Oriente, han hecho creer a viajeros de épocas en que 
esto no sabia diatinguirse que estaban ejecutadas después de destinado el templo 
al nuevo calto¡ pero en el arte hispaoomahometano, los casos que se citan como las 

-287- .. 



ARQUITECT U R A 

célebres pinturas de la Alhambra, la Fuente de los Leones, la estatua de Zhara que 
da nombre al palacio de Medina·Az·Zhara, son tan aislados y excepcionales, que 
no contradicen la ley, antes bien la confirman, pues no pueden nunca considerarse 
como hase o elementos de su composición, realizando tantas maravillas sin tener 
que recurrir a nada que pueda en ningún concepto representar la naturaleza ni la 
vida real. 

Si se suprimen en los monumentos de la antigüedad, de la Edad Media y del 
renacimiento las obras maestras de la pintura, la escultura, el bajorrelieve que los 
decoran, habrán dejado de asociarse a ellos los nombres de Fidias, Miguel Ángel, 
Rafael, Leonardo de Vinci y tantos otros que con sus obras han dado a los monu· 
mentos realce y renombre y los principales elementos de su composición y de su 
belleza, aunque algunas conserven las hermosas y severas lineas de su estructura. 

En el Alcázar sevillano, salvo los frisos de la época de D. Pedro 1, situados 
donde dificilmente se da nadie cuenta de que existen, es preciso que llegue el re· 
nacimiento italiano, con Isabel la Católica y Francisco Nicoloso, para que veamos 
por primera vez la pintura religiosa, el cuadro, figurar entre los elementos de su 
decoración, y luego, con Carlos I y Felipe 11, la pintura mural y los zócalos con las 
grandes composiciones pictóricas en sus frisos de barro esmaltado; pero no en es­
cultura ni en bajorrelieve, no obstante llenarse por el mismo tiempo Sevilla entera 
con sus obras. 

El arte del califato de Córdoba fué además la escuela musulmana más impor­
tante y original de la rama que abarcó todo el occidente del imperio musulmán, y 
que con iguales caracteres comprendió la España y el Norte de África, desde las 
orillas del Atlántico hasta las fronteras del Egipto, y aun el Egipto mismo, espe· 
cialmente al llevar a él los fatimitas con su dinastía el arte de Kairuan, su antigua 
capital, y el de la lfrikiya y el Maghreb central, produciendo una verdadera reac· 
ción o restauración del Occidente contra el influjo directo del Oriente, represen­
tado alli por el arte de los tulunidas. 

Destruído el califato cordobés en los comienzos del siglo XI, su arte, lejos de 
desaparecer totalmente, subsistió ejerciendo marcado influjo en los que le suceden, 
adaptándose y sometiéndose a las nuevas formas y transmitiéndoles, no sólo sus 
elementos y temas, sino, lo que es más esencial, la estructura de sus principios de 
composición, lo que, como todo en la vida de los pueblos, obedece a una ley his­
tórica. 

En el mundo occidental mahometano, en el periodo que precede a la hegemo­
nía de los dos grandes imperios magrebinos o mauritanos de almoravides y almo­
hades, en medio de la anarquía producida por las eternas luchas y revueltas que 
llenan la historia del Norte de África, y que ocasionan continuas modificaciones 
etnográficas, luchan por la supremacía dos grandes poderes: los fatimitas de Kai­
ruan y los omníadas de Córdoba, y con ellos un pálido reflejo de los edrisitas, con 
pasajeros conatos de reconstitución y de independencia, o sometidos alternativa· 
mente a una u otra de aquellas dos poderosas dinastías. 

A la caída de la de los arlebitas, dinastía que comienza en el año 800 con 
lbrahimben·El-Arlebita, y termina con la huida a Egipto en 90'J de Ziadet-Allah IU, 

-288-



ARQUITECTURA 

y con él la dominación árabe en Africa, se forma la de los obeiditas o fatimiw (910), 
con Obeid-Allah-El-Mehdi, la que dura en África huta que el Moezz conquista el 
F.giplo y traslada a él en m la silla de su imperio. 

Poco tiempo después de fundada la dinastía fatimita en lfrikiya, se produce la 
revuelta de Abu-Jezid, llamado el hombre del Asno, que dura desde 934 a 947, el 
que se separa de los fatimitas buscando el apoyo de los omniadas de España, a los 
que ofrece homenaje de fidelidad. Éstos, los omniadu, buscaban establecer su 
inOuencia y dominio en el Maghreb central, para lo que en 902 enviaron una expe­
dición, la que concertó con los beni-mesguen, fracción de los azdedja, un tratado 
por el cual les cedieron el territorio en que fundaron la ciudad de Orán, la prime­
ra colonia omníada en aquella región africana, y pocos años después, hacia 926, se 
establecieron en Melilla. Abul-Aich Ahmed (llamado el Jedel), hijo de Kacem­
Kennum, jefe de los edrisitas, que sucede a su padre en 949, rompe con los fatimi­
tas y ofrece vuallaje a Abder-Rahman 111 (en Na.ser), cuyo ejemplo siguieron otros 
miembros de aquella familia, quedando toda la región septentrional del Maghreb 
bajo la soberanía del califa de Córdoba, al que El F adel cedió Tánger y Ceuta. 
Al propio tiempo que el Maghreb central, Y ala-ben-Mohamed y Bobamed-Ben­
Khazer, emir de los Mag-rua, abandonaba a los fatimitas, recibiendo la investidura 
de los omníadas, con lo que los Maghreb, central y extremo, con inclusión de Fez, 
reconocieron la supremacía de los omníadas de Córdoba. 

Vencido el edrisita el Hassan-ben-Kennun por R'aleb, general del califa de 
Córdoba Al-Haken 11, desaparecen los últimos restos del reinado de los edrisitas. 
En 'I'/3, R'aleb penetra en el interior del Maghreb, y en la parte meridional, y esta­
blece la autoridad de los omníadas y nombra dos gobernadores en Fez para los 
barrios de Kairuan y del Andaluz, haciendo la entrada triunfal en Córdoba, llevan­
do como trofeo de su victoria al edrisita el Hassan-ben-Kennun, al que el califa 
AI-Haken II colma de regalos, dejándole marchar libremente. Pero poco tiempo 
después, en 984, olvidando tal generosidad, abandona el Egipto y entra en África 
con el apoyo del califa f atimita; derrotado y abandonado por sus auxiliares los 
beni-ifrene, se somete a Almanzor, quedando de nuevo en 'J87 los dos Maghreb 
sujetos al califato de Córdoba. 

Resulta que en el siglo X el Norte de África estuvo sometido a los fatimitas y 
a los omniadu, y a éstos los Magbreb extremo y medio en la época más brillante 
del califato y de su arte, hasta la caída de esta dinastía, lo que necesariamente tenía 
que reftejane en su arte, sobre todo en su arquitectura. 

En la Tunisia, el arte que produce la gran mezquita de Kairuan, la Djama Zei­
tuna de Túnez y la de Sfax, se ha conservado casi basta nuestros días, luchando 
con los nuevos estilos e influjos del extremo occidental del África y de Andalucía, 
y huta con el renacimiento italiano, que desde el comienzo de la época moderna 
invade aquella región. Hace pocos años be visto levantar construcciones en Kai­
ruan que andando el tiempo, cuando éste baya impreso su huella, ha de ser difícil 
conocer la época a que pertenecen. 

En el Africa occidental no tuvo esa persistencia, sometiéndose a los influjos-de 
los artes almoravide, almohade y andaluz, y no se conoce, publi~ado al menos, 

- 289-



.. 

ARQUITECTURA 

ningún monumento que corresponda al arte del calüato cordobés; pero los influ­
jos de este- arte en su composición, en sus más esenciales caracteres, se mani6es­
tan, persisten basta nuestros días, en la Argelia, T remecen y Marruecos, siendo de 
gran interés el que pueda llegarse a conocer lo que reste, si algo se ha conser­
vado de las mezquitas construidas en el siglo IX, por las inmigraciones de Kairuan 
y de Córdoba que dieron nombre a los dos barrios de Kairuan y Andaluz, en Fez, 
y que podamos conocer, oo por conjeturas y deducciones, sino con datos positi­
vos, el arte de esta región en el momento de formarse el del periodo almohade, 
como en España nos dan a conocer la extensión y persistencia del arte· del oalifato 
de Córdoba los pocos restos que aun se conservan en Tarragona, Zaragoza, To­
ledo, Niebla, y el mismo arte cristiano, por los influjos que de él recibe, como, en­
tre otros, el de su característica bóveda de crucería. Pero volviendo a lo que tiene 
más relación con el arte sevillano anterior a la reconquista por San Femando, el 
que lo caracteriza, no pasa geográficamente del limite de Marruecos a Ujda.y Tre­
mecen, y siguiendo el litoral hasta Argel, aunque encontremos alguno de sus ele­
mentos en toda la extensión que alcanzaron los imperios almoravide y almohade; 
pero esos mismos elementos se ve que no corresponden a un arle propio, sino a 
importaciones aisladas. El mismo arte de la Kalaa de los beni-ammad y de todo 
el territorio dominado por los ammaditas, en lo poco que de él conocemos, es un 
arte que no guarda más relación con el del Maghreb extremos y con el andaluz 
contemporáneo que el de algunos motivos análogos de los que son generales a 
todas las ramas del arte mulsulmán, y en algunos detalles tiene más relación con 
las escuelas de la Persia y del Egipto que con las del África occidental. Otras, 
como en la mezquita de El Adbuc, en el oasis de T ozer, en el Djerid o El Belad­
el-Djerid en la Tunisia, en la que se encuentran juntos en su ornamentación mo­
tivos análogos a los que decoraban la mezquita de Samara, del primer periodo de 
la dinastía de los abbassidas, y a los de la de Ybn Tulun en Egipto, con otros de 
los estilos mauritano y granadino, motivos que están tratados a diversas escalas, lo 
que aumenta su falta de unidad, y en los que se ve el influjo de antiguas construc­
ciones de las épocas en que esta mezquita se construyó o reformó, siglos XII 
a XIV, y aun pudieran algunos proceder de ellos, contribuyendo a su valor arqueo­
lógico. 

Hubiera deseado exponer, dentro de lo que hoy es posible, el cuadro de lo 
que con más interés para nuestro arte presenta el Africa del Norte, desde la Tripo­
litania y la Tunisia hasta el extremo occidental, en el periodo que precede al gran 
imperio almohade, que comprendió también la España musulmana, para ¡qostrar sus 
diversos caracteres, que acusan también diverso origen¡ pero esto tendría que ha­
cerse gráficamente, único medio de exponer de manera clara y precisa la gran va­
riedad que presenta, difícil de exponer con la pluma;· he querido, además, exponer 
el producto de observación propia, no lo que se puede encontrar en las obras co­
nocidas, y en las que se hallarian fácilmente observaciones más extensas de las que 
yo podria presentar aquí; en cuanto a las crónicas de los antiguos historiador.es, no 
dan formu concretas, sino sólo descripciones, no siempre fáciles de interpretar, o 
datos históricos que suelen ser de gran valor para aclarar y fijar lo que los monu-

- 290 -



.:.:.a;;.a a ;.:z::r::· 

:· º- --D ... . D . . O 
\. . . . .... 

' 11 
' 11 

' / 

.• '\ / IÍ ,,., 
,,. \ 

,,. "o 

• • ' 
' ' 

ARQUITECTURA 

' 

SI.VILLA. - EL AicJa,.t. PLANTA. 

Lu parta negras son la mahomel811as; 1u .. yadu, la m.adéjares; lu blaneaa, lu moclenuos. - t. Patio 'fl laa Doocellaa. 
I[ Salón de Embajadores. -ID. Patio de laa lluñcc:u. -IV. Sala dejusticia.-V. Patio del l'alacio del Yeso. 

(Plano de G6mez Mi1ldla.) 

mentos dicen con su lenguaje más claro y más preciso; por eso sólo ofrezco en 
este trabajo el resultado de mis estudios o .de mis apuntes de viaje, no proponién­
dome tampoco, respecto del Alcázar, más que exponeros ligeras observaciones 
respecto de algunas de las partes que tienen mayor interés, falto de tiempo y de 
valor para molestar con la exposición y la critica que hubiera necesitado el exten-

- 291 -



AR Q UITECTURA 

derlas a todo él, pues un estudio o análisis completo de un monumento que sinte­
tiza la evolución de la rama más característica y regional del arte de la Sevilla de 
la Edad Media, no es tarea para exponerla en pocas lineas. 

Para completar el estudio de nuestro arte, fáltame también el haber podido 
continuar el ya comenzado de la región africana, que comprende a la Tunisia y a 
la Argelia, penetrando hasta el oasis, situados en los límites del desierto, y que, 
separados del movimiento general, nos han legado y conservado ciertas tradiciones 
y monumentos, que aunque no de gran importancia, la tienen para esclarecer algu­
nos puntos de la historia artística; pero este estudio vino a interrumpirlo la guerra 
que tan profundamente trastornó el mundo. 

Es evidente que los grandes centros del arte mahometano occidental, además 
del Egipto, que forma 11na escuela separada, son España, la T unisia y el Maghreb 
extremo los que, aunque tienen elementos comunes, como pertenecientes a una 
misma rama del arte mahometano, tienen otros fundamentalmente distintos. 

De éstos, sin caer en las exageraciones patrióticas, que tanto perjudican y fal­
sean la historia, puede asegurarse que el arte que llamamos almohade o maurita-
no, verdadero arte de transición entre los de Córdoba;¡ Granada, en los que su 
génesis español es evidente, tiene su foco o centro principal en Sevilla, que con 
la reconquista de Toledo, Zaragoza y Valencia queda en este período la capital 
más importante del pueblo hispanomahometano, y donde existían una cultura y una 
civilización muy superior a la de las ordas africanas que forman los imperios almo­
ravide y almohade. En Sevilla levantan sus principales monumentos, hoy en su ma-
yor parte destruidos, como-Consecuencia natural de la caída de la civilización que 
los produce, pero cuyos restos atestiguan el grado de esplendor que alcanzó. Aun­
que se refiera a otro momento histórico, puede aplicarse lo que dice Ben Jaldun 
en la historia de los bereberes referente a la construcción de los palacios de Tre­
mecen. Dice aquel historiador «que los palacios magníficos destruidos en Treme­
ceo por el rey Merinida Abulabas, habían sido comenzados por el rey Abu Ham 1, • • 
y terminados por su hijo, Abu T ex u fin l. En esta época, dice, las artes se hallaban 
poco adelantadas en Tremecen, porque el pueblo que había hecho su asiento en 
esta ciudad conservaba todavía la rudeza de la vida nómada, por lo que dichos 
príncipes tuvieron que dirigirse a Abulvalid, señor de Andalucía, a fin de procu­
rarse obreros y artífices. El soberano español, dueño de una nación sedentaria en 
la cual las artes habían alcanzado necesariamente gran desarrollo, les envió los 
más hábiles arquitectos de su país. Tremecen se embelleció entonces con palacios, 
casas y jardines tan bellos, que después no se construyeron otros semejantes>. 

Volviendo al Alcázar, a D. Pedro I corresponde la más espléndida y rica por· 
tada que en España produjo el arte arábigo mudéjar, sólo superada en el hispano· 
mahometano por las del califato de Córdoba; superior a la del patio del Mexuar en 
la Alhambra en suntuosidad, aunque no te.. " la armonía, unidad y pureza de sus 
motivos ornamentales. 

Esta portada, que da ingreso al interior del Alcázar desde el gran patio del León, 
es una de las páginas más interesantes de la Sevilla monumental, por los elemen· 
tos que contribuyen a su composición, y que van sustituyéndose y modificándose 

-292-



- ARQUITECTURA. 

conforme la obra avanza, comenzando con una escuela en su primer cuerpo y ter­
minando con otra distinta en el último, siendo de lamentar que en algunas de las 
reformas sufridas se haya tal vez borrado parte del cuerpo correspondiente a la 
planta principal, la más genuinamente sevillana. 

En ella, como en gran parte del decorado interior de la época de aquel mo· 
narca, se ven mezcladas las escuelas de Sevilla, To ledo, Granada y Africa, y aun 
la del califato en sus capiteles, sin que la diversidad de caracteres perjudique a la 
armonía del conjunto, a lo que se une un cierto influjo egipciomusulmán que se 
perpetúa en toda Andalucía hasta el siglo XVI. 

Este influjo es independiente de los elementos que de los pueblos del Oriente 
clásico pasan a la arquitectura musulmana y que son la base de muchos de sus mo· 
tivos ornamentales, tomados unos del arte asirio y caldeo, otros del egipcio, como 
por ejemplo, la transformación de la greca o meandro egipcio, que da lugar a varios 
motivos ornamentales, entre otros, el que forma el alicatado del salón central de la 
planta alta del Alcázar que da al patio del León y la combinación de figuras romboi· 
dales, que constituye uno de los motivos más caracteristicos de la ornamentación de 
la Giralda y de la arquitectura granadin·a, derivado de la representación de las mon­
tañas, y que pasa a la Grecia heroica y a Roma, y otros muchos de que me ocupé 
detalladamente en las lecciones dadas en el Ateneo de Madrid hace algunos años. 
En la misma catedral sevillana, hay uno en el que nadie se fija: el antepecho que 
corre por el interior a la altura del triforio está dentro de las formas propias del 
arte gótico, con la sola excepción del que corresponde al frente del brazo Norte 
del crucero, cuyo motivo de composición figura ya en el arte egipcio en la rama 
en que ve el .influjo que este arte recibió del de la Asiria, después de la invasión 
del Asia por los egipcios en las XVlll y XIX dinastías, motivo que también se en­
cuentra en la Grecia primitiva por influjo del Oriente; aparte de éstos, que en una 
u otra forma son comunes a todas las ramas del arte musulmán, hay otros, a la vez 
decorativos y constructivos, que pertenecen exclusivamente a la .arquitectura egip· 
ciomahometana, posterior al período fatimita, del que pasa a la arquitectura turco­
seldjucida de la Sultania de lconium, y posteriormente, a fines del siglo XV, por 
razón no muy explicable, a la española de Andalucía, y del que existen interesantes 
ejemplos en Lebrija y otros puntos, y especialmente en Córdoba, donde llega a ser 
característico. 

En el Alcázar de Sevilla hay otro tema o motivo que coincide con uno análogo 
del Egipto en sus caracteres y en la época a que corresponden, fines del siglo XIII 
a principios del XIV, que son los frisos que decoran la parte alta de las paredes de 
las dos estancias o salas laterales contiguas al salón de Embajadores, compuestas 
con medallones en forma de polígonos mixtos octogonilles, en los que están re­
presentadas escenas de caza y de leyendas, y animales fantásticos, en figuras tra­
zadas o perfiladas al buril en placas de yeso recortadas y pintadas, pero sin mo· 
delar, siendo obras más de la pintura que del bajorrelieve o la escultura. &tas 
composiciones parecen representar leyendas persas y escenas de caza y de torneo 
en uno y otro punto, y semejantes a la que decoran algunas arquetas de marfil, y 
que debió ser muy general en todas partes adonde llevó su influjo el arte toleda-

- 293-



ARQUITECTURA 

no, o el que imperó en la región castellana que comprende de Medina y Segvvia 
a To ledo, donde aun se conservan ejemplos de esta decoración, anál~a a la de 
los frisos del Alcázar de Sevilla. 

Los de éste corresponden a las obras de reforma, ampliación o decorado he­
chas por D. Pedro 1, y son, por tanto, posteriores a la reconquista de aquella 
ciudad; pero en El Cairo pertenecen al pleno dominio musulmán, y tal vez por 
esto, en alguno de los cambios de dinastía y de la reacción por ella motivada, en 
que se acentuaba el fanatismo religioso, especialmente con la dominación turca y 
la caída de los mamelucos circasianos, pudieron ser consideradas como heréticas 
esas escenas con representaciones humanas y animales reales y fantásticos, y tal 
vez por ello, cubiertas con espesa capa de yeso, que han quitado modernamente. 
En uno y otro figuran los diversos paisajes de la leyenda alternando con animales 
fabulosos, aves y leones con alas y cabeza humana, dragones, etc., con un carác­
ter marcadamente oriental, y que pudo, sin embargo, ser llevado allí por los artis­
tas de Castilla, que tan señalada muestra dejaron en la decoración de las estancias 
que rodean el Salón de Embajadores, en los que se encuentran los frisos antes 
descritos. 

Aunque D. Pedro I y Carlos V figuran principalmente en las obras de reforma 
del Alcázar, todos los monarcas, desde la reconquista de Sevilla por San Feman­
do hasta nuestros días, han llevado a cabo obras de más o menos importancia, 
especialmente en su decoración, pero conservando ese carácter oriental que la 
reconquista de Andalucía imprimió a las cortes de los monarcas cristianos. A la 
reina Católica pertenece, entre otras obras más o menos fáciles de precisar, la 
pequeña capilla u oratorio, pobre remedo del arte ojival o gótico, que realza el 
primoroso altar de barro esmaltado, obra del pisano Francisco Nicoloso, artista 
que había de ejercer grande influjo en la cerámica decorativa sevillana, aunque no 
todo el que erróneamente se le atribuye. 

Más radicales y de mayor transcendencia fueron las obras hechas por el Empe­
rador Carlos I con ocasión de sus desposorios con Isabel de Portugal, obras que 
presentan tal diversidad de caracteres, que muestran bien la resistencia que opuso 
el arte tradicional sevillano al renacimiento importado por los maestros que toma­
ron parte en la reforma y decorado del Alcázar. Basta para ello comparar obras 
análogas de una misma rama del arte, como la composición de los frisos de azu­
lejos, pintados por Cristóbal Augusto a fines del siglo XVI (1577); las pinturas 
de las galerias subterráneas que comunican con la alberca conocida por los baños 
de D.ª Maria de Padilla; la pintura decorativa exterior del tambor que rodea la 
cúpula del salón de Embajadores, descubierta por nuestro compañero Sr. Gómez 
Millán; los restos de pintura del friso de la sala llamada de la Justicia; las del Pa­
tio del Y eso; las de la fachada del cuerpo alto del patio de las Doncellas, herma­
nas de las de San Isidoro del Campo, de puro renacimiento unas, interesantes 
muestras del mudéjar sevillano las otras. En el Alcázar no logra penetrar el rena­
cimiento de una manera franca, y sólo produce en general obras de carácter de­
corativo, como las indicadas pinturas, algunos artesonados en las estancias de la 
planta baja y en el actual comedor de la principal, el pabellón llamado.. de_ Car-

- 294 -

' 



ARQUITECTURA 

los V, en los jardines, y algunas otras a lu que reformas modernas han hecho per· 
der su carácter. 

En la galería del patio llamado de lu Doncellas se ve en los alicatados, en 
algunos detalles y en loa techos de la pieria baja. el arte mudéjar en sus más pu­
ros caracteres; pero en la decoración de lu arquerías están mezclados motivos 
formados con elementos inspirados en las diversas ramas del arte mudéjar, em­
pleados en el Alcázar, transformados por el influjo del renacimiento, y mezclados 
con otros puros de este estilo, manejados o compuestos por artistas que no com­
prendían ni sentían el arte mudéjar, por lo que consiguen sólo hacer una obra 
butarda, más curiosa que feliz, decoración que puede asegurarse no estar ejecu­
tada por artistas sevillanos. Compárese la manera cómo está tratado el caso aná­
logo del palacio de lu Dueñas, en que se mezclan los motivos del gótico, árabe y 
renacimiento por gente formada en escuela sevillana. Lástima, además, que hayan 
sido cubiertas las construcciones que aparecieron en el patio del León, tal vez 
anteriores a la restauración hecha por D. Pedro 1, y que no queden al descubierto 
y se completen los restos del cuerpo alto de la fachada del patio de lu Dooce­
Uu, anterior a la construcción de la pieria, y que aclararian la historia del 
Alcázar. 

Si en lugar de concretarnos al estudio de ese solo. monumento, siquiera sea de 
la importancia del Alcázar, consideramos la ciudad toda, encontramos un hecho 
análogo al acaecido en Toledo después de su reconquista por Alfonso VI, aunque 
no tan radical. Alli el arte mahometano opuso tal resistencia a los estilos románi­
co y gótico, que no logran penetrar espontáneamente, no obstante coincidir la 
reconquista de la ciudad con la introducción en España del románico, que de ma­
nera tan intensa imperó en las cercanas poblaciones de Avila y Segovia; uf el arte 

- que podemos llamar toledano se desarrolla y evoluciona independiente, aunque 
recibiendo constantes influjos y temas; pero más que del arte cristiano, del maho· 
metano, del que inmediatamente recoge, adapta y refleja las diversas escuelas que 
se forman, lo que muestra lo arraigado que se conservaba en T olcdo el arte y la 
tradición musulmana, no obstante sus alardes de fervor y de fanatismo cristiano, 
del que solla ser victima el pueblo judío. Al componer y formarse nuevas escue­
las, lo hace dentro de las leyes que caracterizan el arte mahometano, y en ellas 
crea un estilo propio y original, con una flora realista, con el empleo de la boja de 
yedra, de vid, de roble, de higuera, que parece formada o inspirada en la del arte 
gótico llevado por los artistas que decoran la nueva catedral, pero que tiene, ca· 
sual o consciente, gran relación con la clásica del arte judaico de la Palestina. La 
Sinagoga, construida por Samuel Levi, tesorero de D. Pedro 1, es el ejemplo más 
antiguo que conocemos en que este género baya sido empleado; a Sevilla prime­
ro, en tiempo de D. Pedro; a Córdoba después, en el de D. Enrique 11, año 1371, 
viene como verdadero arte cristiano mudéjar, el cual se eniende también a toda 
la región castellana próxima a Toledo. 

Este respeto y amor a la tradición, que constituye el verdadero arte popular, 
no logra contenerlo la construcción de la hermosa catedral toledana, ni luego la 
de la iglesia de San Juan de los Reyes, marchando paralela, pero separadamente, 

-295- ... 



ARQUITECTURA 

la catedral con las obras que en ella se realizan, como el claustro, lu capillas, el 
trucoro, altares y todo cuanto encierra aquel grandioso templo, que se realiza en 
el arte importado, que rechaza sistemáticamente el modejariamo, el que sólo logra 
penetrar en algunos detalles, como en la Sala 'Capitular, debida en parte al sevi­
llano Diego López Arenas; al mismo tiempo, se producen en su estilo propio obras 
como la citada Sinaroga, hoy iglesia del Tránsito; la Casa de Mesa, de los Ayalu; 
el palacio del rey D. Pedro, etc. 

Un mutuo influjo produce, sin embargo, obras que ninguna ley define ni suje­
ta, ni a ningún arte se ajasta estrictamente, mezclando motivos del árabe, del gó­
tico y del renacimiento con otros completamente originales; arte demótico que 
no puede cluificarse como mudéjar; obras que llenan los recintos todos de Tole­
do en portadas, patios, ventanas y balcones, impostas, pilastru y comisas, con sus 
hermosos herrajes, y mil otros detalles, algunos tan rudos y bárbaros de ejecución 
como grandiosos de concepción y sentimiento, lo que les da ese encanto que pro­
duce y se siente al recorrer las calles de la ciudad, y que, desgraciadamente, es de 
temer llegue a desaparecer, si no se pone coto a ello. Sólo el avasallador impul­
so del renacimiento logra dominar ese arte nacional toledano, aunque no en ab­
soluto, conservándose largo tiempo en las artes industriales, especialmente en la 
carpintería y la cerrajería. 

Sevilla recibe-el arte gótico, impuesto por la reconquista y como arte litúrgico 
de la religión cristiana, a que se somete, y que se concreta a la arquitectura religio­
sa; pero lo recibe sin fe, sin comprenderlo, y sólo en sus formas externas, como for­
mas decorativas, no de estructura, y sin el enlace, la razón y la significación téc­
nica a que esas mismas formas responden y son la base y la lógica de un arte que 
era para ellos completamente ajeno a su raza, a sus tradiciones y a su clima; así 
que lo emplea en composiciones faltas de unidad y de armonia, en detalles o par­
tes aisladas, sin que compongan un verdadero conjunto dentro del estilo. Levanta 
las portadas góticas, porque ellas indican que son de ingreso de un templo cristia­
no, y aun combinado con motivos tomados del árabe o del mudéjar, como en las 
portadas de las iglesias de San Marcos, de Sevilla, o la de la iglesia de San Isidoro 
del Campo, o en los rosetones de las de San Miguel y San Lorenzo, de Córdoba, 
compuestos éstos con la misma arquería ornamental que decora la portada de in­
greso al interior del Alcázar sevillano o en la Giralda, adaptados a la forma radial; 
pero estas portadas son elementos adosados a sus fachadas, que no componen con 
el resto de ellas, y que sólo en algunos casos eapeciales tienen alguna relativa uni­
dad; tal vez por esto mismo se conserva en un estado estacionario y un arcaísmo 
que hace que durante largo tiempo guarde el carácter del gótico de su primer pe­
riodo, con marcado influjo románico, propio del arte traído a raíz de su recon­
quista en los finales del siglo XIII y todo el XIV. La capilla mayor, o presbiterio, 
es la parte en que se ajusta más a los principios de la composición y de la estruc­
tura del arte gótico, cubriéndolas con la bóveda de arista de este estilo, en lo 
que responde y se ajusta a un verdadero principio canónico, lo que hace más 
por re8exión que por sentimiento, como por igual causa construye en un remedo 
del mí$mo estilo las pequeñas capillas de los palacios levantados en el mudéjar, 

-296-



A R QU IT ECTUR A 

que sólo tienen del gótico unos arcos y aristones, para darles el sello de capilla 
cristiana, como la del palacio de las Dueñas y la del Alcázar, principio que no fué 
privativo de Andalucia, sino general. y que hace que bien entrado el siglo XVI, 
entre otros muchos ejemplos, puedan citarse el hospital de peregrinos de San 
Marcos, residencia de la Orden de Santiago, en el reino de León, una de las más 
preciadas joyu del renacimiento español, a cuya decoración contribuyen artistas 
como Orozco y Guillermo Doncel, en el que levantan gótica la iglesia y la sacris· 
tia, obra maestra de Juan de Badajoz. Pero en Sevilla y en toda la región a que 
más directamente extiende su influjo, en los mismos templos en los que levanta 
gótica la capilla mayor o presbiterio, las adosadas a las .naves las construye 
en general, con preferencia, en la forma tradicional que hereda del arte maho· 
metano: la cúbica de los santuarios o marabuts de la arquitectura musulmana, los 
que convierte primero en pequeños oratorios y toma luego de modelo para las 
capillas. 

Estas sirue cubriéndolas con las cúpulas que con ellas recibe, tan característi­
cas de la arquitectura hispanomahometana, no sólo en Sevilla, sino en toda An· 
dalucia; ejemplos, entre otras muchas, las de las iglesias de San Pablo, San Miguel, 
Santa Marina, de Córdoba; San Marcos y Santa Marina, de Sevilla; San Francisco, 
de Huelva; antiguos santuarios musulmanes unas, de nueva construcción otras, 
como las del templo descubierto recientemente ·en San Pablo, con su nave forma· 
da por tramos de planta cuadrada que cubre interesantes cúpulas del mismo estilo, 
digno complemento de las de la iglesia de Lebrija, verdadera joya arquitectónica 
que enlaza la serie que comienza en el vestíbulo del Mirhab, ae la Mezquita de 
Córdoba, y termina, dentro de las del arte mahometano, en la interesante ermita de 
San Sebastián, de Granada. " 

Estas bóvedas, o capillas de origen persa, levantadas sobre recintos de planta 
cuadrada, en los que pasa de ésta al circulo sobre el que voltea la bóveda o cú· 
pula esféri~ y ochavada, por diversas soluciones, toma en cada región del inmen­
so imperio mahometano distinto carácter, sin que puedan confundine las de la Per· 
sia con las de la Turquia; las del Egipto, las del Kairuan, en la Tunisia y en la 
Berberia toda, y que en España, como en todas partes, toma carácter propio. A 
España vienen en su forma puramente constructiva con la arquitectura almoliade, 
y tal vez los ejemplos más antiguos que se conservan son las que en pequeño las 
reproducen en las varias soluciones con que cubren las mesillas cuadradas de la 
escalera de la torre de San Marcos, de Sevilla, y luego las de las torres de la In· 
fanta, y de Comares o de Embajadores, y las de las naves del cuerpo alto de la 
Torre del Homenaje, de la Alcazaba, en la Alhambra de Cranada. En su forma, a 
la vez constructiva y decorativa, creo pueden clasificane como sevillanas, por· 
que en Sevilla están las más notables y caracteristicas, así como nace en Córdoba 
la propia del califato, cuyos ejemplos más antiguos, y que constituyen los más ri­
cos modelos, son las de la antecámara o vestíbulo del Mirhab y de la Maksura, de 
la mezquita cordobesa; ya pueden análogamente clasificarse en España como gra· 
nadinu lu bóvedu estalactiticas, no habiendo en Occidente nada que las supere 
ni i~e, no debiendo tampoco confundine con las de la Penia. 

-297-



ARQUITE CTURA 

Las bóvedas cordobesas son eminentemente constructiva; formadas por una 
osamenta de arcos o nervios resaltados coostruídos de sillería, verdaderas bóvedas 
de crucería con sus nervios, que constituyen la estructura, el elemento resistente, 
cuyos espacios libres cubre utística plementeria, como en la bóveda gótica, es· 
tructura más de dos siglos anterior a las más antiguas de la arquitectura francesa, 
en que aparece análoga solución, bóveda que llega a tomar carta de naturaleza en 
la arquitectura española de la Edad Media, no sólo en la mahometana, que lo crea, 
sino en la cristiana, y numerosos ejemplos lo comprueban, desde la de la iglesia 
románica de Almazán huta las de la Colegiata de Tudela; la de la iglesia de La Seo, 
de Zaragoza, la del crucero del hospital de Santa Cruz, de Toledo, etc. 

A ese grupo corresponden, como queda expuesto, las de la iglesia de Lebrija 
y la de la casa número 3 del Patio de Banderas, del Alcázar de Sevilla, corres· 
pondiente ésta, probablemente, a la mezquita del palacio construido por los al· 
mobades, pero cuya estructura ya no es la misma que la del califato de Córdoba 
y que la de Lebrija, aunque tengan el mismo origen y pertenezcan a la misma es· 
cuela. Es una variante con otro principio constructivo, del que sólo se conoce cae 
ejemplo, y bien pudiera representar una caracteri.~tica de la rama sevillana del arte 
del califato cordobés, aunque un principio de esta misma solución está en la bó· 
veda central de las tres que cierran los pies de la Maksura, de la Mezquita de 
Córdoba. 

La que yo llamo sevillana, porque en Sevilla es donde encontramos sus más 
brillantes ejemplos, y no sé si los únicos, y donde tiene seguramente su mayor des• 
arrollo, es tal vez ya posterior a la reconquista, pues no conozco ningún ejemplo 
anterior a ella; es más decorativa que constructiva. Esta se manifiesta en dos for• 
mas: primero, compuesta la traceria por nervios de ladrillo resaltados, tipo genui­
namente sevillano, y del que no creo exista ejemplo ninguno fuera de Sevilla, y 
que es el verdadero complemento de Lebrija, y otra con aquélla enlazada, que es 
la aplicación, la adaptación a la superficie esférica de la estructura de los techos 
o artesonados de alfarje, que cubren las naves rectangulares, y de los de tronco 
de pirámide o en pabellón, en recintos de planta cuadrada, de las que existen nu· 
merosos ejemplos, entre ellos la de la sala llamada de la Justicia del Alcázar, o la 
de la escalera de la Casa de Pilatos, adaptando a ellas las difíciles y artísticas tra­
cerías, estrellas o lazos poligonales, cuyo trazado es uno de los conocimientos que 
las antiguas ordenanzas de Sevilla exigian al alarife, como le exigian también sa· 
her construir esas bóvedas, obra que realiza de manera maravillosa, y cuyo ejem· 
plo más notable es la hermosa cúpula del salón de Embajadores del Alcázar sevi­
llano, cuya composición y elegante trazado, sólo igualada por la de la sala de la 
Barca, de la Alhambra, destruida por el incendio de 1890, la hacen muy superior 
a cuantas conozco análogas en el Oriente y en todo el mundo mahometano, de las 
que he podido estudiar directamente tal vez las obras más notables; así, por ejem· 
plo, una de las que se asemeju más por su composición es la de la madraza de 
Kara T ai, en lconium; en su trazado es análoga a la de Sevilla; pero es puramente 
decorativa adaptada sin relieve al intradós de la superficie esférica, como una de· 
coración pintada, análogamente a las de las tumbas egipciomahometanas, como 

-298-



.. 
ARQUITECTU RA 

en El Cairo las de la del Sultán Barkuk, de la 6poca de los mamelucos circa­
sianos, la que no hay tampoco que confundir con la verdadera bóveda clásica 
egiptomusulmana, la que parece tener su origen en la bóveda de arista gótica en 
la cual se inspire, representando un influjo de las cruzadas, influjo que tan marca­
damente se muestra en los monumentos de aquella época, especialmente en la 
tumba del fundador de la casa de Kalaun. Inspirado en ella, produce una obra to­
talmente distinta, bóveda de arista de abanico, sin nervios resaltados, con una ele­
gancia y una riqueza de colorido, de trazado, de estructura y de originalidad com­
parable a las obras más perfectas del arte del califato de Córdoba. La de la ma­
draza de Kara T ai carece de la gracia, el vigor y el claroscuro que presta a las 
sevillanas la estructura, traducción o adaptación de las armaduras de alfarje a la 
superficie esférica. Pudiera haber sido su estructura análoga a la de la iglesia del 
Santo Sepulcro, muy anterior al mahometismo; pero de ésta sólo tenemos la rela­
ción y descripción de Juan Focas y Leo Alacio, que, como todas estas descripcio­
nes, nada dicen bastante concreto. 

Las tres formas de cubrir con cúpula un espacio cuadrado, la de crucería del 
califato, la de laceria sevillana y la estalactítica de Granada, tienen, sin duda, su 
origen en la arquitectura persa; pero tan diferentes y originales se encuentran en la 
arquitectura hispanomulsumana, tal es la elegancia y maestria de su trazado y com­
posición, que no puede dudarse en considerarlas como originales y propias del 
arte español, y muy superiores a cuanto el Oriente produjo en obras análogas, con 
las que no pueden confundirse. 

Como sistema general, las naves rectangulares de los templos las cubre con 
armadura de madera, y muy excepcionalmente con bóveda gótica, como, por ejem­
plo, las de San Isidoro del Campo, en Santiponce, por lo general en templos de 
una sola nave. Casos muy excepcionales y casi únicos como los de la iglesia de 
Santa Ana, de Triana, y la de Santa Clara, de Moguer, iglesias de tres naves, que 
están proyectadas y construidas para cubrirse con armadura de madera, sistema 
que abandona para sustituirla con bóveda gótica, la que adapta sin que guarde 
relación entre la cubierta y la disposición y proporciones o estructura de la plan· 
ta, dispuesta para el artesonado. 

Las cubiertas de madera, además de ser las clásicas de la iglesia española an­
tes de la introducción del estilo románico y la de la primitiva iglesia latina, tiene 
la ventaja técnica de simplificar la construcción, por no preocupar al arquitecto los 
empujes de los arcos y de las bóvedas, lo que motivó el que adoptase el mismo 
sistema la primitiva arquitectura cristiana latina. El empleo del artesonado de al­
farje, de tradición árabe, además de ser forma genuinamente española de los últi­
mos siglos de la Edad Media, la arquitectura cristiana gótica, no traía solución que 
le aventajara ni igualara en su riqueza y en su belleza artística. Las dos grandes y 
originales carpinterías de la Edad Media son la inglesa y la bispanomahometana, o 
mudéjar, y, dentro de ésta, las escuelas de Sevilla, de Toledo y de Aragón las que 
con los mismos caracteres generales tienen algunas variantes y cada una su exten­
so campo, arte que persiste aun después de la invasión del renacimiento, combi· 
Dándose con él y formando nuevas escuelas, en las que influye de tal suerte, que 

-299- / 

, 



ARQUITECTURA 

aun después de desaparecer los elementos de tradición mulsumana, cuando todos 
los motivos que emplea son del renacimiento, todavía le imprime un carácter que 
hace que no pueda confundine con la carpintería del renacimiento italiano ni con 
la del resto de EuropL · 

El arte que podemos considerar como nacional es en Sevilla, como en Toledo, 
el que por convencionalismo llamamos mudéjar, y que pudiera llamane morisco, lo 
que, aunque no sería tampoco denominación exacta, expresaría m~su idea y su 
génesis, pues el morisco, de origen musulmán, es cristiano, lo que no es el múdejar; 
es un verdadero arte hispanodemótico, que en Sevilla deriva del mahometano de 
la época almohade, y tiene su código fundamental en las ordenanzas de Granada, 
Toledo, y en las de Sevilla, dadas por Alfonso el Sabio e Isabel la Católica en su 
tratado de alarifes, al que sirve de complemento la obra sobre la carpintería de lo 
Blanco de López Arenas. El arte mudéjar va constantemente modificándose, trans­
formándose y asimilando toda la evolución de las artes cristiana y mahometana, sin 
tener un principio, una verdadera ley evolutiva característica y fundamental; más 
que formas propias, tiene formas derivadas y bastardeadas del cristiano y del mu­
sulmán, sin uniformidad de caracteres, por lo que no puede confundine con nin­
gún otro arte; no tiene un periodo evolutivo de nacimiento, apogeo y decadencia, 
como todos los verdaderos estilos, sino que va evolucionando y transformándose al 
par que evolucionan las artes cristiana y mahometana, cuyos elementos adopta en 
su composición, creando, en virtud de ello, escuelas puramente accidentales y loca­
les, en las que llega a producir obras de gran interés y belleza, verdaderas joyas 
del arte, y se extingue y muere sin decadencia, cuando el renacimiento acaba por 
destronarlo, resistiéndose, sin embargo, más en las artes industriales que en la ar­
quitectura, especialmente en la carpintería, así en la catedral, en la que impera por 
completo el arte cristiano gótico, el renacimiento y el barroco en su, naves, capi­
llas, sacristía, sala capitular, capillas del Sagrario y de San Femando, etc., en las 
que apenas hay el menor detalle que recuerde el mahometismo, el que instintiva­
mente rechaza, no obstante haber conservado el patio y el minarete de la mezqui­
ta; las puertas corresponden al arte musulmán, con su chapeado con tiras de cobre 
sujetas con clavos de cabeza de forma de estrella, como eran seguramente las de 
la mezquita, y al mismo arte corresponde la puerta del Perdón, obra del .siglo XIV, 
y que se diferencia de las otras por el motivo de su decoración, derivado de la 
solería que figura en los alicatados de la misma época, y del que existe con igual 
trazado en la Alhambra de Granada, y es el mismo de la puerta del Perdón de la 
catedral de Córdoba, teniendo en caracleres árabes las leyendas de los pequeños 
exágonos que componen su decoración. Las puertas y los trabajos de taracea de 
los respaldos de la sillería del coro es lo único del arte musulmán o mudéjar de 
la catedral. El techo de ingreso a la catedral por la puerta del Lagarto ha sido co­
locado recientemente, trasladado de otra parte. 

Como queda expuesto, el renacimiento logra lo que no consigue su hermosa y 
suntuosa catedral, la que ni siquiera termina con arreglo a lo que debió proyectar­
se, y que si se hubiera construido el ábside girola y capillas absidales, hubiera 
sido la más grandiosa del mundo cristiano occidental latino; pero, lo mismo que la 

-300-



AR QUITECTURA 

de Toledo, queda como obra aislada, sin ambiente dentro del arte y del scntimien· 
to; sin dane cuenta de ello, no encama en él un arte como el gótico, que por más 
razonamientos y explicaciones que se aduzcan respecto de su origen y formación, 7 
es un arte eminentemente septentrional y germánico, aunque en el norte de Fran· ( 
ciase hayan formado y producido sus obras más perfectas, mientras que el renaci- ) 
miento es meridional y latino; es la continuación, pasado el paréntesis de la Edad f 
Media, del arte propio de la civilización latina. Por esto levanta con verdadero en· / 
tusiasmo por todas partes obras en el estilo del renacimiento en sus diversas es· 
cuelas, como la casa Ayuntamiento, y en la catedral, la capilla de San Feman· 
do, la sacristía, la sala capitular, la coronación del minarete (la Giralda), etc., así 
como multitud de palacios, con toda la riqueza y maravillas que le prestan el juve· 
nil espirito del nuevo arte y todas las fantasias del genio exuberante de los artis-
tas del renacimiento, que aquí, como en todas partes, acabó por producir el barro­
quismo. 

En la casa Lonja presenta, por el contrario, la reacció!I rígida, austera, de las 
friu composiciones de Juan Herrera, ingenio grande, sin duda, pero de una se­
veridad que acabó en todas partes por provocar una nueva reacción, pugnando 
por sacudir el yugo de una preceptiva tiránica; pero que, olvidando toda disciplina, 
tomaron los delirios por alarde de originalidad y valentía, provocando las fantasías 
del barroquismo en obras de gran ingenio, sin duda; pero que vinieron a traducirse 
en un hacinamiento monstruoso de follajes, plumas, paños, de cuya reacción tenéis 
valiosas muestras, entre otras muchas, en la capilla del Sagrario de la catedral y en 
las iglesias de Santo Domingo, San José y en el palacio de San T clmo. 

El renacimiento tiene en Sevilla un fondo y abolengo tradicional; _.¡ es, que en 
él hay escuelas y corrientes distintas, una esencialmente italiana, la que más uimi­
la y adapta al arte mudéjar, mientras otras quedan independientes con el carácter 
que desde el primer momento les prestan los grandes artistas del plateresco, y es 
que con caracteres análogos, como ramas 4c un mismo tronco, se producen por 
orígenes distintos; una debió formarse desde muy temprano; tal vez el influjo del 
arte italiano pudo manifestarse ya en la época almohade, desde los precursores 
del renacimiento, si no en formas concretas, que no podfa traer, en un espíritu la­
tente, pues en el arte hay dos conceptos distintos; uno, el espíritu que preside a la 
composición que no tiene formas aparentes, y otro, el detalle que lo enriquece y 
le da vida, y que él es sólo apreciable para el vulgo. 

Abd-cl•Mumcn, el fundador de la dinutfa almohade y de su inmenso imperio, 
el hombre más grande que ha producido la raza berebere, concede en 1161 a los 
genoveses el monopolio del comercio del Maghreb, formándose en Bugia compa­
ñías y factorías comerciales para la explotación del Africa y España, ejemplo que 
no tardaron en seguir los pisanos, a favor de los cuales firmó El·Mansur en 1186 
un tratado de paz y de comercio, en el que entraban todas las dependencias de la 
república de Pisa, como Cerdeña, Cono, Elva, etc., y a Guillermo el Bueno, de Si­
cilia, le concede igualmente el que pueda establecer centros comerciales en Zuila 
y El-Mcdhia; y Edrisi, que escribía en el siglo XII, habla de los cambios que se 
hacfan en Tdnez, Bugia, Melilla, Ceuta, Tánger, Salé, etc., de los productos natura· 

- 301-



AR QUITECTURA 

les por los de la industria y del arte italianos; ui que durante el período almohade 
las relaciones comerciales entre Italia y Sevilla tuvieron que ser muy intensu, lu 
que continuaron con mayor razón después de la reconquista. 

En el siglo XIV, Pisa, Génova y Venecia renuevan los tratados, y Florencia, 
convertida en potencia marítima con la conquista de Pisa, trata con Túnez en 1423; 
en 1445, por un nuevo tratado, une sus derechos a los antiguos de los pisanos, y 
León J Africano dice que a principios del siglo XVI los genoveses tenían siempre 
agencias comerciales en todo el litoral africano, y en Al.merla, Málaga, Cádiz, San­
lúcar, época en que España estaba ya fuera del dominio mahometano. 

El influjo italiano, que claramente se observa en el arte de la Tunisia y de la 
Argelia, tenía que sentirse también en Sevilla, aunque no con tanto vigor como en 
Túnez, pues allí el elemento predominante seria entonces, como lo es hoy, el ita­
liano, que supera al francés, no obstante estar bajo el protectorado de Francia; y 
es que el pueblo italiano ha sido siempre un pueblo emigrante, y muy especial­
mente sus artistas, que entonces, como ahora, invaden el mundo entero, y, desde 
los tiempos más remotos, toda esa parte africana de la antigua Cartago o la Tuni­
sia actual 

En Túnez, el influjo del renacimiento adquiere tal importancia, que hay mez­
quita, como la del Barbero, en Kairuan, en la que constituye el elemento predo­
minante, y los motivos ornamentales del árabe se ve que están manejados y adap­
tados por artistas italianos, o formados en una escuela clásica que falsea por com­
pleto sus caracteres, produciendo un arte reflexivo, seco, rfgido y amanerado, fal­
to de la gracia, la blandura del modelado y del sentimiento del arte granadino, 
aunque a él pertenezcan en su origen los motivos que emplea, y en la cerámica no 
hay nada que recuerde el arte musulmán occidental más que los arcos de herra­
dura, que es el característico de la Tunisia, y que sirven de marco a lu grandes 
composiciones, tratadas éstas a la manera de lu que a Sevilla trae Nicoloso; pero 
con motivos que tienen más del turco, del persa o del italiano que del árabe oc­
cidental, y algunos iguales y tratados de igual forma que los del renacimiento, que 
tan característicos son de principios del siglo XVI en la cerámica sevillana; pero 
no en relieve, como en ésta, sino pintado. 

Es extraordinaria la estrecha relación de esta arquitectura y la sevillana de los 
comienzos del siglo XVI, en términos que algunos palacios del África del Norte, 
desde Túnez a la Argelia1 pudieran pasar por sevillanos y cluificarse como de la 
misma rama que la que produjo los de Pilatos y las Dueñas, como, entre otros, 
gran parte del mismo palacio del Bardo. La conquista del Norte de África, comen­
zada antes de mediar el siglo XV por los portugueses, y extendid.'l por los espa­
ñoles en los últimos años del mismo siglo, y en los primeros del XVI, desde Me­
lilla (1497), Tetuán, Meres-el-Kebir a Trfpoli (1510), explica también esa comuni­
dad de influjos en una región cuyo comercio estaba desde algunos siglos en poder 
de los italianos, y, aunque la dominación española fué muy corta, dejó en el arte 
señaladu muestras de su paso. 

Conocidas son las relaciones comerciales que en los últimos tiempos de la 
Edad Media y principios del siglo XVI existieron entre Sevilla y Génova, y ello 

-!!02-

--



ARQUITECTURA 

hubo de motivar el predominio del renacimiento italiano, y el que sea un italiano 
el que introduce en Sevilla la nueva escuela de cerámica, pero no la del azulejo 
pintado y la del baño estañífero, como es en general la creencia, porque estos 
procedimientos artísticos y t~nicos ya existían desde muy antiguo, desde la 
época mahometana, sino el de las grandes c~mposiciones, en lugar del tema o 
motivo repetido; Sevilla guarda obras tan preciadas del arte italiano como los 
preciosos bajorrelieves de Luca y de Andrea de la Robia, que pudieron venir 
a España en vida de aquel insigne artista, que nació en 1399 y murió en 1482; un 
genovés funda en 1477 la cartuja de Jerez, y azulejos sevillanos de los llamados 
de relieve se encuentran en E¡ipto y en Italia, señalando un cambio mutuo de 
productos de sus artes. 

Absorbido por el interés que se ha despertado por el arte musulmán hispano­
mahometano, el influjo del arte italiano ~n su relación con el sevillano, que tan 
claramente se muestra cuando se visitan las poblaciones de toda esa región afri­
cana, es punto que está todavia virgen, pues no conozco obra alguna en que esté 
ni siquiera iniciada, no obstante el interés que encierra para la historia de nues· 
tro arte. 

No puede confundirse el renacimiento que produce la capilla de la Virgen de 
los Reyes, o de San Femando, la sacristía de la catedral o la casa Ayuntamiento, 
con la portada de Santa Paula, obra de Nicoloso, y mucho menos con el que de­
cora el palacio de las Dueñas o la puerta del Perdón de la catedral, en las que 
aunque de él deriven sus elementos, están adaptados a la finura, modelado, relie­
ve, claroscuro, a la composición, en fin, del arte mahometano, base del mudéjar, 
y carecen del soberano vigor que caracteriza el arte de Siloe, dé Berruguete, de 
Badajoz, Guillermo Doncel, Gil de Hontañón y tantos otros maestros del renaci­
miento español del siglo XVI. 

En la preciosa portada de ingreso a la capilla del palacio de las Dueñas, y en 
la decoración toda de él, se ve bien el arte con que logran fundir, armonizar mo­
tivos diversos tomados, del árabe, del gótico y del renacimiento, conservándolos 
en todo su carácter de estilo con sólo adaptarlos a la intensidad en el claroscuro 
y el relieve. 

El Alcázar, la casa de Olea, los palacios de Pilatos, de las Dueñas, de los Pi­
nedas, la misma arquitectura monástica de San Isidoro del Campo, aunque cons­
truida la iglesia en estilo gótico, la multitud de patios, portadas y mil interesantes 
detalles que a cada paso se encuentran en las calles de Sevilla forman su estilo 
propio y característico. 

El arte mudéjar, cuyo nombre sólo podemos admitir como convencional, no es 
un arte inmóvil estacionado, sino un arte que, como queda expuesto, no tiene for­
mas propias ni uniformidad y caracteres completos, que evoluciona, que se adap· 
ta, se asimila a la transformación artística de cada época y de cada región. Así, 
aunque en su origen proceda del musulmán, se transforma, al par que en éste y en 
el arte cristiano van formándose nuevos estilos, de los cuales toma y asimila in­
distintamente aquellos elementos que le son más característicos, produciendo un 
nuevo arte, que con los de uno y otro es distinto de todos ellos; así llega a pro· 

-!03-



ARQUITECT URA 

ducir obru en que todos los motivos son del gótico o del renacimiento, sin un 
solo elemento del árabe, y en él, sin embargo, están tratados esos mismos elemen­
tos de tal suerte en su modelado, en la manera de producir el claroscuro y de 
componer, que están por completo dentro de la tradición que heredó del mahome­
tano. Podrán citarse infinitos ejemplos de ello en Toledo, Segovi~ Córdoba y Se­
villa, que son mahometanos en su composición, sin tener un solo elemento de 
este arte. 

RrcARoo VELÁZQUEZ Bosco. 

- 304 -


	1923_053_09-004
	1923_053_09-005
	1923_053_09-006
	1923_053_09-007
	1923_053_09-008
	1923_053_09-009
	1923_053_09-010
	1923_053_09-011
	1923_053_09-012
	1923_053_09-013
	1923_053_09-014
	1923_053_09-015
	1923_053_09-016
	1923_053_09-017
	1923_053_09-018
	1923_053_09-019
	1923_053_09-020
	1923_053_09-021
	1923_053_09-022
	1923_053_09-023
	1923_053_09-024

